
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 3-4

Artikel: Das Gebet im Zeugnis des Alten Testaments

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58

Das Gebet im
Zeugnis des Alten Testaments

von P. Andreas Stadelmann

1. Gebet und Heilsgeschichte

Das Alte Testament hat die Geschichte Gottes
mit den Menschen zum Gegenstand. Gott
spricht zu den Menschen, erwählt sich Israel
als Eigentumsvolk, überhäuft es mit Gnaden
und Gunsterweisen und wirbt immer wieder
leidenschaftlich um dessen Liebe und Treue.
Innerhalb des auserwählten Volkes wieder
beruft er einzelne zu seinem besonderen Dienst,
damit sie als Werkzeuge bei der Vollstreckung
des göttlichen Willens mithülfen. Die Bücher
der Heiligen Schrift bezeugen jedoch nicht nur
den Anspruch Gottes an die Menschheit,
sondern sie zeigen uns auch, wie der Mensch der
göttlichen Anrede entsprochen hat. Das Alte
Testament enthält ebenso sehr auch die
Antwort des Menschen auf den Heilswillen Gottes,
den er im Verlauf der heiligen Geschichte mit
Israel deutlich genug zu erkennen gegeben hat.
Der Mensch vermochte, seiner Anlage
entsprechend, in verschiedener Art und Weise
Antwort zu stehen: durch die Tat und in der
Rede. Allerdings ist diese Antwort nicht immer
den göttlichen Erwartungen entsprechend
ausgefallen.

Das Gebet stellt eine der Möglichkeiten dar,
wodurch ein Mensch den göttlichen Anruf er¬

widert. Die alttestamentlichen Gebete würden
uns letztlich unverständlich bleiben, wollten wir
sie von diesem dialoghaften Verhältnis
zwischen Gott und Volk trennen. Der Israelite betet

in erster Linie, weil er sich dem von Jahwe
selbst erwählten Bundesvolk zugehörig weiss.
Eine weitere Grundlage des alttestamentlichen
Gebetes bildet Gottes hilfreiche Gegenwart in
der Geschichte dieses Volkes. Kein Wunder,
dass die Bezogenheit der alttestamentlichen
Gebete auf den Heilsplan Gottes eine
durchgehende und sichtbare Konstante darstellt!
Jeder einzelne, besondere Hulderweis Jahwes
wird stets als ein Moment in einer grossartigen,
fortlaufend sich vollziehenden Geschichte
empfunden. Man betet auf Grund dessen, dass Gott
etwas zum Nutzen seiner Getreuen getan hat;
man betet, weil Gott sowohl in der Gegenwart
als auch in der Zukunft sein Heil mitteilen
will, auf dass der ganzen Erde seine Gnade
geschenkt werde.
Der Heilsbegriff ist ein Schlüsselbegriff der
biblischen Sprache im allgemeinen und der
Gebetstexte im besonderen. Als «Heil» gelten die
in der Geschichte erfahrenen Taten Gottes zum
Schutze, zur Befreiung und zum Loskauf seines
Volkes. Oft wird das Heil selber mit «Sieg»,
«Leben» und «Freude» umschrieben. Das Heil
ist immer Gabe Gottes. Es ist daher sinnlos,
ein allzu grosses Vertrauen auf die menschlichen

Kräfte zu setzen (Ps 33, 16 ff; es wird
immer nach der Zählung des hebräischen Psalters

zitiert!). Jahwe selbst ist ja das Heil (Ps
27, 1; 35, 3; 62, 7) und verbürgt die Rettung
jedem, der auf ihn hofft (Ps 91, 14 ff). Das ist
es, was Zuversicht verleiht und zum Gebete
ermutigt.
Der Inhalt des Gebetes Israels ist also wesentlich

geschichtsbezogen. Umgekehrt bedingt die
Geschichte den Inhalt. Somit steht das Gebet
selbst in der Geschichte drin, ist ein Merkmal
der heiligen Geschichte. Beispiele solch
wunderbaren Ineinandergreifens von Geschichte
und Gebet stellen die sogenannten «historischen



59

Psalmen» dar (77; 78; 105; 106). In ihnen wird
die gesamte Heilsgeschichte nicht bloss
nacherzählt, sondern gewissermassen nachgebetet:
Der Beter erinnert sich der mächtigen Heilstaten

Gottes im Verlauf der Volkswerdung
Israels; er bekennt den Jubel um die Berufung
und Auserwählung der Patriarchen, um die
Befreiung aus Ägypten, um den Einzug ins
gelobte Land und die Wahl des Sionsberges als
des Wohnsitzes Jahwes (Ps 78, 68; 68, 17; 132,
13). Die in solchen Psalmen gearbeitete
Synthese geht über den Bereich der einfachen
Dokumentation hinaus. Der Glaube verbindet
darin die Geschichte zu einem Ganzen, um
deren Kontinuität sichtbar werden zu lassen.
Der Glaube lässt die providentiellen Gesetze zu
Tage treten, die den Ablauf der Geschichte
erklären. Auf diese Weise scheinen alle Geschehnisse

in ein und denselben grossen Heilsplan
einbezogen. Die universalistische Perspektive
bleibt gewahrt, obwohl zunächst nur das
Schicksal Israels ins Auge gefasst wird.
Die Feststellung kann daher nicht mehr
überraschen, wie viele entscheidende Augenblicke
dieser Geschichte durch das Gebet einzelner
Mittler oder des gesamten Volkes gekennzeichnet

sind. In solch gefahrvollen Stunden, wenn
es um Sein oder Nichtsein des auserwählten
Volkes ging, beriefen sich die Betenden auf die
Kenntnis des Ratschlusses Gottes, um sein
rettendes Eingreifen in gefahrvoller Gegenwart
zu erwirken. Solche Situationen also Hessen
die grossen Betergestalten des Alten Bundes
entstehen.

2. Grosse Betergestalten

An ihrer Spitze steht zweifellos Abraham. Er
ist der Geprüfte und Getreue, der Vertrauende
und Glaubende. Sein Ansehen vor Gott zeigte
sich im Fürbittgebet für die dem Untergang
geweihten Städte (Gen 18). Und die Macht seiner
Fürbitte hat ihm dazu verholfen, dass man ihn
sogar als Propheten bezeichnet hat (Gen 20, 7).

Das ist mit ein Grund, warum in Israel, ähnlich

der christlichen Heiligenverehrung, das
beste Gebet zur Erlangung der göttlichen
Hulderweise darin bestand, sich auf Abraham zu
berufen: «Gedenke Abrahams!» (vgl. Ex 32,
13; Dt 9, 27; 1 Kg 18, 36).
Die Gebetsvorbilder des ganzen Alten Testaments

beherrscht jedoch Moses. Er ist der grosse
Fürbitter. Mit Rücksicht auf Moses rettet Gott
das Volk (Ex 33, 17). Sein Fürbittgebet ist
dramatisch (Ex 32, 32). Die Argumente, mit
denen Moses vor Jahwe tritt, entsprechen dem
Schema jedes Bittgebetes: Appell an die Liebe
Gottes, der sich das Volk zum Eigentum
erworben hat (Ex 33, 13); dem folgt ein Appell
an Gottes Gerechtigkeit und Treue: «Man soll
erkennen, dass du es bist — Gedenke doch dessen,

was du getan hast.» Hier zeigt sich, dass
Moses selber schon heilsgeschichtlich gedacht
hat. Schliesslich folgt eine Bedachtnahme auf
die Ehre Gottes: «Was werden die anderen
Völker wohl sagen, wenn du uns verlässest?»
(Ex 32,11—14).
Endlich hat uns die Geschichte über Moses
noch die Erinnerung an eine Verirrung des
Gebetes aufbewahrt, jenes Gebetes, das eine
«Versuchung» Gottes ist: Ein solches Gebet folgt
der Neigung des niederen Begehrens, dem Ruf
der Gnade im Sinne des göttlichen Ratschlusses
nicht zu folgen. Im Vorfall von Meriba und in
dem mit den Wachteln stellt man Gott auf die
Probe (Ex 16, 7). Der Mensch will Gott prüfen,

ob er etwas Versprochenes auch einhält!
Ein solches Ansinnen aber läuft darauf hinaus,
dass der Mensch nur zu glauben und zu
vertrauen bereit ist, wenn Gott vorerst den
menschlichen Willen tut (vgl. auch Jdt 8, 11
bis 17).
Ein anderes Gebetsbeispiel, das für die
Geschichte und das Heil Israels so weittragende
Folgen haben sollte, ist uns von Anna, der Mutter

Samuels überliefert. Das Gebet dieser Frau
war bescheiden, demütig und inständig. Sie
betete lange vor dem Herrn. Leise sprach sie



6o

vor sich hin. Nur ihre Lippen bewegten sich,
ihre Stimme aber konnte man nicht hören
(1 Sam 1, 12 f). Und dann der herrliche
Lobgesang nach der Geburt Samuels, worin Anna
ihrer Herzensfreude und ihren Dankesgefühlen
Ausdruck verleiht. Aber nicht ihr persönliches
Glück ist der eigentliche Gegenstand des Liedes

— es bildet nur den Anlass dazu —,
sondern Gottes allwaltende Macht und Gerechtigkeit

wird darin gepriesen (1 Sam 2). Mit Recht
hat man dieses Gebet schon das Magnificat des
Alten Bundes genannt.
Grosse Beter waren ferner die Könige und
Propheten. Die messianische Verheissung des
Propheten Nathan veranlasste den König David
zu einem Gebet, dessen wesentlicher Inhalt in
den Worten zum Ausdruck kommt: «Tue wie
du gesagt hast» (2 Sam 7, 25). Ebenso schliesst
Davids Sohn, König Salomon, bei der Einweihung

des Tempels alle künftigen Geschlechter
in sein Gebet ein (1 Kg 8). In diesem Gebet gibt
ein Reuemotiv den Ton an, dem wir nach der
Zerstörung des Tempels neuerdings begegnen:
«Wenn die Israeliten in dem Lande, wo sie

gefangen sind, in sich gehen und sich bekehren
und zu dir flehen im Lande ihrer Bezwinger
und bekennen: Wir haben gesündigt und
verkehrt gehandelt, wir sind gottlos gewesen .»
(1 Kg 8, 47; vgl. Bar 2, 1—3, 8; Neh 9). Doch
sind uns auch noch andere Königsgebete
bekannt (2 Kg 19, 15—19; 2 Chr 20, 6—12). Das
Gebet für das Volk gehörte vermutlich zu den
offiziellen Obliegenheiten des Königs.
Vor allem aber waren die Propheten Männer
des Gebetes: Samuel (vgl. Jer 15, 1), Arnos (7,
1—6) und vor allem Jeremias waren Fürsprecher

für ihr Volk. In Jeremias sieht die später
jüdische Tradition den, «der viel für das Volk
betet» (2 Makk 15, 14). Die Aufgabe des
Fürsprechers setzt ein klares Bewusstsein des
Unterschiedes und der Beziehung voraus, die
zwischen Individuum und Gemeinschaft obwalten.
Dieses Bewusstsein macht den Reichtum des

jeremianischen Gebetes aus, das sehr ausgiebig

belegt ist. Bald ist der Prophet derjenige, der
um die Rettung des Volkes bittet (Jer 10, 23)
und dessen Nöte er zu den seinigen macht (Jer
4, 19); bald beklagt er sich über sein Volk
(Jer 15, 10) und ruft sogar um Rache (Jer 15,
15); bald schüttet er sein Herz aus über sein
eigenes Schicksal (Jer 20, 7 ff), einmal macht es

fast den Anschein, als wolle er seiner Berufung
untreu werden (Jer 15,18 f).
Das Gebet aller Propheten ist gekennzeichnet
von der Last der erhaltenen Sendung, was
nicht selten schwere innere Kämpfe verursacht.
Zwar lässt die heitere Ruhe des Isäias davon
nur wenig durchblicken: «Ich harre auf Jahwe,
der sein Antlitz verbirgt» (Is 8, 17). Moses
aber (Num 11, 11 ff) und Elias (1 Kg 19, 4)
haben Krisen der Niedergeschlagenheit
durchgemacht. Ezechiel ist erstarrt vor Bitterkeit und
Gram (Ez 3,14 f). Der «Knecht Jahwes» macht
eine Phase innerer Bedrängnis durch, wo ihm
alles vergeblich erscheint (Is 49, 4).
Als weitere Beispiele typisch königlichen und
prophetischen Betens können noch angeführt
werden: Davids Dank- und Bittgebet nach der
Verheissung ewiger Herrschaft (2 Sam 7, 18 ff);
das Gebet des Königs Ezechias angesichts der
assyrischen Gefahr (2 Kg 19, 15 ff; vgl. auch
Is 37, 16 ff); dann das Gebet des Propheten
Isaias um Erlösung des Volkes (63, 7 ff); weiter

die vergebliche Fürbitte des Jeremias in
Zeiten grosser Dürre (Kap. 14—15) oder das
unvergleichlich schöne Gebet um Begnadigung
(Kgl 5); endlich das Schuldbekenntnis und Gebet

des verbannten Volkes (Bar 1, 15—3, 8).
Aber auch die nachexilischen Bücher bezeugen
die Heilserfahrung einzelner oder des ganzen
Volkes im und durch das Gebet. Esdras und
Nehemias beten gleichzeitig für sich und für die
anderen (Esr 9; Neh 1). Ebenso gehen die Mak-
kabäer nicht ohne zu beten in den Kampf (1
Makk 5, 33; 11, 71; 2 Makk 8, 29; 15, 20 ff).
Die Bedeutung des formulierten, persönlichen
Gebetes wird in den Büchern der Spätzeit
immer stärker betont. Wir stossen da auf man-



61

ches, äusserst wertvolles Zeugnis: Auf das
beharrliche Gebet Saras, der Frau des Tobias.
Drei Tage und drei Nächte ass und trank sie

nicht, sondern verharrte im Gebet und flehte
unter Tränen zu Gott (Tob 3, 11 ff). Weitere
Ffeilserfahrungen, die im Gebet ihren Ausdruck
fanden, berichtet uns das Buch Daniel, wie zum
Beispiel die Errettung der drei Jünglinge aus
dem Feuerofen (Dan 3, 28—95) und die
Befreiung Daniels aus der Löwengrube (Dan 6,
28). Judith aber zeigte in ihrem Gebet ein
bedingungsloses Vertrauen, wovon sie selber ein
unvergessliches Beispiel gab (Jdt 8, 11—17),
indem sie ihr Flehen zu Gott emporsandte als
dem Retter derer, die sich in verzweifelter
Lage befinden und als dem Gott der Demütigen
(Jdt 9, 11). Vertrauen und Demut sind in der
Tat auch im Gebet nicht voneinander zu trennen.

Sie kommen im Gebete der Armen zum
Ausdruck, die schutzlos sind und tödlicher
Gefahr ausgeliefert, aber von Herzen dem
Herrn vertrauen.

X Das Psalmengebet

Einen eigenen Platz im alttestamentlichen
Gebetsleben nehmen die Psalmen ein. Zwischen
der Sammlung der Psalmen und den Gebeten
der Propheten, vor allem denen des Jeremias,
lassen sich zahlreiche Übereinstimmungen in
Form und Inhalt feststellen. Die Wunder Jahwes

in der Schöpfung und die heilsgeschichtlichen

Grosstaten, seine Gebote, die Weisheit,
die gesamte Bibel, münden in ihren feinsten
Verzweigungen in die Psalmen aus und werden
darin zum Gebet. Trotz der häufigen Wiederkehr

derselben Motive und Ausdrucksweisen,
ist der Psalter kein blosses Formular. Denn
die Spontaneität, die sich darin kundtut,
beweist den Ursprung der meisten Psalmen in
einem tiefen, eigenpersönlichen Erleben. Das
Psalterium ist das lebendige Gebetbuch des
alttestamentlichen Bundesvolkes geworden.
Darin legte Gott seinem auserwählten Volk

jene Worte in den Mund, die er hören wollte.
DiePsalmen wurden sowohl als Gemeinschaftsgebet

benutzt als auch dienten sie der persönlichen

Begegnung mit Gott. Das Volk als Ganzes

erinnert sich voll des Jubels an die Grosstaten

Jahwes oder bricht in Klagen aus (Ps 44;
74; 77). Oft ist es ein bestimmter Kreis von
Frommen, der sich gewisse Lieder des Psal-
teriums zu eigen macht (Ps 42). In den
Wallfahrtsliedern kommt häufig der nahe oder ferne
Tempel als die ideale Stätte des Gemeindegebetes

zur Sprache (Ps 5; 28; 48). Die
Prozessionspsalmen gehören wohl ganz in den Tempel

(z. B. Ps 47; 68; 93 usw.).
Daneben gibt es ausgesprochen individuelle
Gebete, die meistens einer persönlichen Notlage

entspringen oder das Empfinden des aus
der Gefahr Erretteten wiedergeben: Man
spricht dann von individuellen Bitt-, bzw.
Dankpsalmen. Der Beter wendet sich darin oft
in angstvollem Aufschrei zu Gott, weil alles
auf dem Spiele steht, weil man mit seinem ganzen

Ich, mit Seele und Leib seiner bedarf (Ps
63, 2). Der Leib mit all seinen Nöten und Freuden

nimmt in diesen Gebeten jenen Platz ein,
der ihm im Leben zukommt (Ps 22; 38). Der
Psalmist sucht schlechthin alle Güter (Ps 4),
erwartet sie aber nur von Gott allein. Dann
gibt es wieder Psalmen, in denen der einzelne
über die Schönheit und den Segen des Gesetzes
nachsinnt (Ps2; 119). Einen vorzüglichen Platz
innerhalb der individuellen Psalmen nimmt der
König ein (Ps 2; 20; 21; 45; 72; 101; 110; 144).
Das alles ist ein Beweis dafür, dass in Israel
sowohl der Gemeinde als auch dem Individuum
dieselbe Bedeutung beigemessen wurde.
Weil das Gebet der Psalmen vom konkreten
menschlichen Dasein in seinen verschiedenen
Situationen ausgeht, ist der dadurch angeschnittene

Stoff unerschöpflich. Vom Duft der
Einsamkeit ist in den Psalmen wenig zu spüren
(Ps 55, 7; 11, 1). Dafür ist darin vom öffentlichen

Leben und vom Krieg um so häufiger die
Rede (Ps 55; 59), was daraus einen unausge-



62

Für den gläubigen Juden ist Jerusalem
die Stadt:

durch die Eroberung Davids wird
sie zum Sitz jener Dynastie, der ewige

Königsherrschaft verheissen bleibt;
durch den Besitz der Bundeslade

auch zum religiösen Zentrum Israels

geworden, ist Jerusalem der Ort, wo
Jahwe seinem Namen eine Wohnung
bereitet hat;
in der kommenden Heilszeit wird es

zur Residenz des Messiasfürsten, der

die Völker in seinem weltumfassenden

Reich regiert und seinen heiligen
Mauern entspringen Ströme

lebendigen Wassers;
alles Gründe, die Jerusalem zur
bevorzugten Stätte des Gebetes

werden lassen.



63

Jerusalem, die heilige Stadt



64

glichenen,oft stürmischen Text macht, den man
von einem Gebetbuch nicht erwarten möchte.
Aber man darf eben an die alttestamentlichen
Gebetstexte und Gebetsthemen nicht immer allzu

abendländische oder gar «mystische»
Ansprüche stellen, sondern man muss den ihnen
eigenen Gesetzen nachspüren.

4. Innere Haltung und Verfassung
des alttestamentlichen Beters

Damit das Gebet Gott wohlgefällig und für
den Menschen wirksam sei, stellt das Alte
Testament an den Beter einige Forderungen. Weil
Jahwe allein anbetungswürdig ist, darf der
Mensch sich im Gebet nur an ihn wenden (vgl.
Est 3, 2. 5; Dan 3, 18). Die systematische Ächtung

alles dessen, was irgendwie nach Götzendienst

roch (Dt 4, 19), hat in Israel ohne Zweifel
das Gespür für die echte Anbetung aufs

tiefste verankert und hat der stolzen Weigerung

beispielsweise eines Mardochäus und dem
Widerstand der drei jüdischen Jünglinge, vor
der Statue Nabuchodonosors anbetend
niederzufallen, einen rein religiösen Wert verliehen,
a) Bekenntnis zum einzigen Gott
Für das ganze Alte Testament ist Beten
zunächst ein Bekenntnis zu Jahwe. Unter
Bekenntnis wiederum versteht man vor allem die
öffentliche Anerkennung der Grösse Gottes und
seines Heilshandelns. Beim Bekenntnis geht es

folglich um ein öffentliches und offizielles
Einstehen für den Glauben an Jahwe und sein Wirken.

Weiter handelt es sich beim Bekenntnis
um eine bewusste Anerkennung der Heiligkeit
Gottes. Es kommt darin eine wesentliche Haltung

des religiösen Menschen zum Ausdruck.
In dieser Haltung zeigt sich eine praktische
Aufgeschlossenheit und Bereitschaft den Initiativen

Gottes gegenüber, wie das etwa beim Priester

Heli der Fall gewesen ist, der gleichzeitig
die Sünden seiner Söhne, aber auch die Grösse
Gottes anerkannte: «Es ist der Herr, er tue,
was ihm wohlgefällt» (1 Sam 3, 18). So wird

das Bekenntnis normalerweise zur öffentlichen
Kundgabe der Danksagung und des Lobpreises
(Ps 22, 23). Ausgangspunkt bildet sehr oft das

Schöpfungswerk (Ps 140), vor allem aber das
Werk der Erbarmung und Erlösung (Ps 105).
Die Schilderung dieses Werkes bildet das
Zentralelement des Bekenntnisses. Es entströmt in
der Regel dem versammelten Volk (Ps 65; 118)
oder einem seiner Glieder, dem göttliche Wohltat

zuteil geworden ist (Ps 40, 6), aber auch,
obwohl gegen deren Willen, dem Munde der
Feinde des auserwählten Volkes (Ps 99, 3;
Weish 18, 13; 2 Makk 7, 37). Das Bekenntnis
verkündet die durch die Schöpfungswerke
sichtbar gewordenen Vollkommenheiten Gottes

(Jdt 16, 13; Ps 40, 10; 92, 5 f) und bekennt
die Grösse seines in Israel längst anerkannten
Namens (Jer 10, 6; Ps 76, 2), der eines Tages
auch unter den Heidenvclkern angerufen wird
(Mal 1, 11).
Schon das vorschristliche Judentum — die jüdische

Orthodoxie ist diesem Brauch bis heute
treu geblieben — bekannte Tag für Tag seinen
Glauben, indem es drei Stellen des Pentateuchs
miteinander verband, deren erste die
grundlegende Glaubenswahrheit vom alleinigen Gott
aussprach, der mit Israel einen Bund geschlossen

hat (Dt 6, 4—9).

b) Uberzeugung von der menschlichen
Sündhaftigkeit
Eng verwandt mit dem Bekenntnis der Heiligkeit

Gottes ist das Bekenntnis der Unheiligkeit,
der Sündhaftigkeit der Menschen. Jede Sünde,
auch die gegen den Nächsten (Lev 5, 21 ; 2 Sam
12,13 f), wird eigentlich gegen Jahwe begangen
(Lev 26, 40). Die Sünde bildet ein Hindernis
für die Beziehung, die Gott zum Menschen
herstellen will. Sie zerreisst das Band, welches die
Gemeinde mit Gott verbindet. Dabei werden
sowohl die Allgemeinheit als auch der Einzelne
in Mitleidenschaft gezogen. Deshalb wurden
oft Katastrophen, die die Allgemeinheit trafen,
zu Anlässen, um sich der begangenen Verfeh-



65

lungen bewusst zu werden (Jos 7; 1 Sam 5—6).
Der Widerruf jenes Aktes nun, mit dem sich
der Schuldige gegen Gott erhoben hat,
anerkennt jene unabdingbaren Rechte von neuem,
die die Sünde in Frage gestellt hatte. Sind diese,
vor allem im Bund begründeten Rechte erst
wieder einmal hergestellt, wird die Vergebung
gewährt (2 Sam 12, 13; Ps 32,5) und der Bruch,
der das ganze Volk ins Unglück gestürzt hatte,
findet sein Ende (Jos 7, 19 ff). Ferner erfleht
man, solange die Geissei andauert, oder um
deren Eintreten zu verhindern, die göttliche
Vergebung auch durch asketische Übungen und
Bussliturgien (vgl. Joel 1—2). Der Prophet
Jeremias hat sich selber einmal als Fürbitter an
einer Bussliturgie beteiligt (Jer 14, 1 —15, 4):
Man fastet, zerreisst die Kleider und hüllt sich
in Bussgewänder, oder man stösst in den
kultischen Versammlungen Seufzer und Klagerufe
aus. Man opfert und legt ein allgemeines
Sündenbekenntnis ab (Ri 10, 10; 1 Sam 7, 6). Es
gab auch feststehende Klage- und Bittformulare,

von denen das Psalterium mehr als ein
Beispiel aufbewahrt hat (vgl. etwa Ps 60; 74;
79; 83; Kgl 5). Es sind uns auch ausführlichere
Bussgebete überliefert (Is 63, 7—64, 11; Esr 9,
6—15; Neh 9; Bar 1, 15—3, 8; Dan 9, 4—19).
Sie sind bisweilen sehr wortreich und sind praktisch

stereotyp gewordene Formularien: Die
Gemeinde bekennt alle Sünden, die das Volk
von den Anfängen an begangen hat (historischer

Rückblick!), bittet um Vergebüng und
fleht Gott um Gewährung des Heiles an.
Aber auch im individuellen Bereich war die
Bemühung um Bekenntnis, Vergebung und
Sühne der Sünden nicht weniger stark ausgeprägt.

Der vollkommenste Ausdruck dieser
Gefühle ist das Miserere (Ps 51), wo die
prophetische Lehre von der Bekehrung ganz und
gar zum Gebet wird: Geständnis der Schuld
(V. 5 ff), Bitte um die innere Läuterung (V. 3 f.
9), Flehen um jene Gnade, die allein das Flerz
umzuwandeln vermag (V. 12 ff) und Hinwen-
dung zu einem religiösen Leben (V. 15—19).

Die Tatsache, dass Gott dem Sünder auch
wirklich vergibt, wenn er seine Schuld bekennt
(Ps 32, 5; vgl. 2 Sam 12, 13), ist es, was das
Gebet des Psalmisten so zuversichtlich macht.
Weit davon entfernt, einen reuigen Gefallenen
untergehen zu lassen (Ps 78, 38) oder ihn zu
verachten, richtet ihn Gott auf, reinigt sein
zerknirschtes und gedemütigtes Herz und erfüllt
es mit Freude (Ps 51, 10 ff; 32, 1 ff). Jahwe,
der die Quelle überreicher Erlösung ist, ist ein
Vater, der seinen Kindern alles verzeiht (Ps
103).

c) Vertrauen und Hoffnung
Eine andere Grundhaltung des alttestament-
lichen Beters besteht im Vertrauen. Was uns an
der altbundlichen Religion vor allem ergreift,
ist das auf der Offenbarung beruhende,
unerschütterliche Gottvertrauen (Ps 23, 4; 27,10;
46, 2 ff; 91). Der Mensch, der sich den
Aufgaben und Gefahren des Lebens gegenübergestellt

sieht, bedarf einer Hilfe, mit der er
unbedingt rechnen kann; er braucht eine Zuflucht,
wohin er sich begeben kann. Um trotz der
Prüfungen ausharren und die Hoffnung bewahren
zu können, ans Ziel zu gelangen, bedarf es des

Vertrauens. Wem darf der Mensch vertrauen?
Der betende Jude sagt uns das! «Selig der
Mann, der auf dich vertraut» (Ps 84, 13; vgl.
Ps 2, 12; 65, 5; 146, 5; Is 30, 8). Wenn also der
Israelite Gott fürchtet, das Gesetz beobachtet,
sich der Weisheit erschliesst, so deshalb, weil
er das Glück als Lohn erwartet. In letzter Linie
ist es aber Gott selbst, auf den er hofft und baut
(Ps 73, 25).
Die Stärke des Volkes Israel ist Jahwe. Er ist
der Schöpfer und Erhalter der Welt. Die Psalmen

besingen ihn in diesem Sinn sowohl in den
Lobpreisungen (Ps 144, 1 f; 28, 7 f; 46, 2; 68,
34 ff) als auch in ihren Bitten um Hilfe (Ps 29,
11). Von grossem Vertrauen zeugen namentlich
die oft ausgedrückte Gewissheit der Erhörung
und der vorweggenommene Dank (z. B. Ps 13,
6; 22,26 ff). Daneben findet sich aber doch auch



66

Der Völkerapostel nennt Abraham

Vater der Gläubigen (Rom 4, 11).

Sein gläubiges Vertrauen gerade in
Zeiten der Prüfung wurde ihm von
Jahwe zur Gerechtigkeit angerechnet.
Die Bedeutung Abrahams für den

alttestamentlichen Beter ist kaum zu
überschätzen: Er ist der Freund
Gottes. Die Verheissungen sind

immer zuerst ihm gegeben. So wird
er zum Inbegriff des Segens für alle

Völker. Dem Geiste nach sind auch

wir Kinder Abrahams.



Abraham opfert seinen Sohn Isaak



68

die Besorgnis des Beters um Erhörung. Aber
diese in Drängen, Herausfordern, gelegentlichen

Zweifeln, eben im «Ringen mit Jahwe»
sich äussernde Besorgnis beruht auf der ganz
persönlichen, lebendigen, manchmal allzu
menschlichen Vorstellung von Gott, der anderseits

eine ebenso lebendige, tief menschliche
Gottesfurcht entspricht. Im letzten aber kann
Israel seiner Rettung versichert sein, denn die
Kraft Jahwes ist die eines Gottes, der Israel
liebt (Ps 59, 17 f; 86, 15 ff) und «alles tut, was
er will» (Ps 115, 3; Is 46, 10). Schon der Psalmist

hatte bei der Schilderung der vertrauenden

Hingabe an den Herrn kein schöneres Bild
gefunden als das eines kleinen Kindes, das am
Busen seiner Mutter schlummert (Ps 131, 2).
Vertrauensvolles Gebet ist aber auch demütiges

Gebet. Dem Demütigen spendet Jahwe
Gnade, dem Stolzen widersteht er (Spr 3, 34;
Sir 35, 21; vgl. Mich 6, 8; Soph 2, 3). Daher
entspringen die vertrauenden Bitten der Psalmen

«der Tiefe des Abgrundes» (Ps 130, 1).
«Ich bin elend und arm. Der Herr denkt an
mich» (Ps 40, 18). «Ich verlasse mich auf deine
Güte» (Ps 13, 6). «Wer auf Jahwe vertraut,
den überhäuft er mit Huld» (Ps 32, 10). Psalm
131 ist der reine Ausdruck dieses demütigen
Vertrauens, das Jesus dann zur Vollendung
geführt hat.
Das Vertrauen drückt sich vornehmlich in
Bittgebeten aus, wobei sich der Beter ähnlich wie
in Bussgebeten, oft auf frühere Gnadenerweise
beruft (1 Kg 3, 6—9). Abgesehen von ganzen
Psalmen finden sich im Alten Testament viele
Bittgebete, die nach bestimmten Formgesetzen
aufgebaut sind (vgl. etwa 2 Chr 20, 6—12;
Jdt 9). Ein eigenartiges Bittgebet stellt das

Tempelweihgebet Salomons dar (1 Kg 8, 23 bis
53): Die sehr weitläufige Bitte zählt in kasuistischem

Stile alle Notlagen auf, in die Israel
verwickelt werden könnte.
Nach dem Zeugnis der Bibel betet der alttesta-
mentliche Mensch vor allem als Hoffender.
Von der Hoffnung sprechen, heisst die Stel¬

lung bestimmen, die die Zukunft im religiösen
Leben des Volkes Gottes und seiner Glieder
einnimmt. Zuweilen scheint sich jedoch diese
Zukunft des Glückes vor Israel zu verschliessen,
so dass es in die Versuchung gerät, die Hoffnung

aufzugeben. Aber auch in der Zeit der
Prüfung soll der gläubige Mensch jegliche
Furcht verbannen, weil ihm Hilfe vom Herrn
zuteil wird, der Himmel und Erde gemacht hat
(Ps 121, 2). Gerade in Stunden der Strafe bittet

Israel, auf dass es Trost finde und seine

Hoffnung lebendig bleibe (Ps 9,19).
Die Psalmen verraten auch eine sehr starke
Hoffnung auf das individuelle, persönliche
Heil im Diesseits und im Jenseits. Die Hoffnung

des von der Gegenwart Gottes erfüllten
Beters fühlt sich am Ziel: Leid und Tod haben
in Wirklichkeit keine Bedeutung mehr (Ps 73;
49,16; 139, 8. 16).
Die eigentliche Hoffnung Israels ist der Messias.

Manche der sogenannten «Kcnigspsalmen»
(z. B. 45; 69; 72; 87; 110) beziehen sich wohl
direkt auf den regierenden König. Es muss
aber doch die Frage gestellt werden, ob der
Psalmist nicht doch zugleich auch der messia-
nischen Hoffnung Ausdruck gab, insofern die
messianische Hoffnung mit der davidischen
Dynastie verknüpft bleibt. Schon vorexilische
Psalmen rücken den Messiaskönig im Glaubensleben

Israels ins helle Licht (Ps 45; 2; 18; 20;
28). Gestützt auf die dem David gegebenen
Verheissungen hofft man, dass Gott für das
immerwährende Weiterbestehen seiner Dynastie

Sorge tragen wird (Ps 132, 17). Die jüdische

Theologie räumte der Erwartung des Messias

einen bedeutsamen Platz ein, wobei er
überall als Messiaskönig, in gewissen Kreisen
gar als priesterlicher Messias erscheint.

d) Lobpreis und Danksagung
Man ist gewohnt, beim Gebet Lobpreis, Bitte,
Danksagung usw. zu unterscheiden. In
Wirklichkeit sind in der Bibel Lobpreis und
Danksagung häufig in ein und derselben Regung der



69

Seele und in literarischer Hinsicht in denselben
Texten miteinander verbunden. Ein Grund dafür

liegt wohl darin, dass sich Gott in all
seinen Wohltaten dem Menschen und der Schöpfung

gegenüber als preiswürdig erweist. Deshalb

wird solcher Lobpreis von selbst zur
Danksagung. Die Parallelen sind zahlreich
(Ps 35, 18; 69, 31; 109, 30; Esr 3, 11).
Lobpreis und Danksagung geben Gott in gleicher
Weise die Ehre, indem sie Jahwes Herrlichkeit
und Grösse in der Natur und in der Geschichte
Israels anerkennen, bekennen und preisen (Is
42, 12; Ps 22, 24; 50, 23; 1 Chr 16, 4). Ein
Unterschied zwischen Lobpreis und
Danksagung besteht darin, dass der Lobpreis mehr
an Gott selber denkt als an seine Gaben. Der
Lobpreis ist theozentrischer, geht mehr in Gott
auf, steht der Anbetung näher. Die Lobeshymnen

besingen Gott, weil er Gott ist.
Die Loblieder entspringen Augenblicken höchster

Begeisterung und erschöpfen den Reichtum
der hebräischen Sprache, um Gott und seine
Grösse zu schildern. Die meisten sind individuelle

Hymnen (z. B. Ps 8; 19; 29 usw.),
andere sind Kulthymnen (Ps 98—100); dazu
gehören auch die Danklieder, die bei der Darbringung

der Dankopfer gesungen wurden (Ps 66;
67; 116; 136). Der Lobpreis erscheint also stets
mit der Liturgie verbunden.
Die Hymnen besingen die Güte Jahwes, seine
Gerechtigkeit (Ps 145, 6 f), sein Heil (Ps 71,
15), seine Hilfe (1 Sam 2, 1), seine Liebe und
Treue (Ps 89, 2; 117, 2), seine Herrlichkeit (Ex
15, 21), seine Macht (Ps 29, 4), seinen wunderbaren

Ratschluss (Is 25, 1) und seine rettenden
Gerichte (Ps 146, 7). Die Werke aber verweisen
auf den Urheber: «Gross ist Jahwe und hoch
zu rühmen» (Ps 145, 3; vgl. Ps 104, 1; 2 Sam 7,
22; Jdt 16, 13). Die Hymnen besingen den
erhabenen Namen Gottes (Ps 34, 4; Is 25,1). Der
Lobpreis entquillt dem jubelnden Sich-bewusst-
Werden der Heiligkeit Gottes (Ps 30, 5; vgl. Is
6, 3), reisst den ganzen Menschen mit und
führt ihn zu einer Erneuerung des Lebens. Ein

solcher Beter ist voll Staunen und Bewunderung,

ist froh und ergriffen. Dieser ganz reine
und ganz religiöse Jubel vereinigt zutiefst mit
Gott, und setzt insofern ein aufrichtiges und
demütiges Herz voraus, das die Grösse Gottes
zu begreifen und seinen Lobpreis zu verkünden
vermag. Gott bereitet sich ja sogar aus dem
Mund von Säuglingen und Kindern Lobpreis
(Ps 8, 2 f). Um Gott würdig zu lobpreisen,
bietet der Mensch sein ganzes Selbst auf. Echtes
Lob kennt keinen Unterlass (Ps 145, 1 f). Der
Lobpreis ist höchste Lebensäusserung. Nicht
die Toten, sondern nur die Lebenden können
Gott loben (Ps 88,11 ff).
Lobpreis ist immer auch Danksagung. Die Ur-
wirklichkeit der biblischen Geschichte ist die
ungeschuldete, in Fülle unwiderruflich
geschenkte Gabe Gottes. Die Begegnung mit Gott
stellt den Menschen nicht nur dem Absoluten
gegenüber, sondern diese Begegnung bereichert
den Menschen und verwandelt sein Leben.
Somit ist die Danksagung die Antwort auf diese
sich unablässig weiter entfaltende Gnade, die
eines Tages in Christus zu voller Blüte gelangen
sollte. In der Danksagung wird der Beter der
Gaben Gottes inne. Diese Gebetshaltung
entspricht einer grundlegenden religiösen Veranlagung

des Geschöpfes. Die Seele ist von
Bewunderung über Jahwes Hochherzigkeit erfüllt.
Auch im Dankgebet anerkennt der Jude freudig

die göttliche Grösse, und voll Ehrfurcht
erbebt er vor seiner Herrlichkeit. Der
Danksagung in der Bibel nachspüren, heisst gleichzeitig

auch der Freude (Ps 33, 1 ff), dem Lobpreis

und dem Jubeh(Esr 3, 11; Ps 69, 31) und
der Verherrlichung Gottes begegnen (Ps 50, 23;
86, 12). Danksagung ist der Widerhall der
Offenbarungswunder Gottes in den Herzen der
Menschen (Ex 15; Ri 5). Die Danksagung trägt
die biblische Geschichte und setzt sie in die
eschatologische Hoffnung hinein fort (vgl. Ex
15,18; Dt 32,43; Ps 66, 8; 96).
Auch für seiner Hände Arbeit und Ertrag ver-
gass der fromme Jude nicht zu danken. Ob-



7°

Sämtliche Propheten waren grosse
Beter. Erste Grundlage dazu bildete
die Überzeugung von der ständigen

Gegenwart Gottes. Sie waren Träger
seines Geistes. Ihr Reden mit Jahwe
wurde zur flehentlichen Bitte,
zum innigen Dank oder jubelnden
Preis. Wie die Kraft des Elias auf
Elisäus überging, so vermag die Glut
prophetischen Betens auch heute

noch unsere Herzen zu entzünden.



Elias fährt gen Himmel



72

wohl die Weinlese und die Ernte in den Augen
des Landmanns die Frucht eigenen Fleisses und
das selbsterarbeitete Unterpfand der Versorgung

für das ganze Jahr darstellt, gedachte
man dennoch Jahwes, ist doch die Ernte das
Zeichen und die Frucht göttlichen Segens. Gott
gebührt Dank (Ps 67, 7; 85,13).
Ein wesentlicher Zug der alttestamentlichen
Danksagung besteht darin, dass sie stets nicht
nur Anerkennung vergangener Wohltaten,
sondern immer auch Sehnsucht nach der
Zukunft und einer noch erhabeneren Gnade
darstellt. Es gibt ein klassisches literarisches Schema

der Danksagung, das vor allem in den Psalmen

erkennbar ist und den Charakter der
Danksagung als Reaktion auf ein Handeln
Gottes sichtbar werden lässt. Das Bekennen der
Dankbarkeit ob des erlangten Heiles entfaltet
sich in der Regel in einer aus drei Teilen
bestehenden «Darlegung»: Beschreibung der Gefahr,
in die man geraten ist (Ps 116, 3), angsterfülltes

Gebet (Ps 116, 4) und Hinweis auf das
wundervolle Eingreifen Gottes (Ps 116, 6; vgl. Ps

30; 40; 124). Weitere Beispiele dankbarer
Anerkennung, worin sich das Bewusstwerden der
Hochherzigkeit Gottes äussert, zeigen auch die

gross angelegten Kompositionen der letzten
Schriften des Alten Testaments (vgl. Tob 13,
1—8; Jdt 16, 1—17; Sir 51, 1 — 12; Dan 3).
Auch die «Segnung» verrät eine bestimmte
Gebetshaltung. Segnen heisst, die schöpferische
und lebenspendende Gabe entweder vor deren
Realisierung in Form einer Bitte aussprechen,
oder nach deren Erhalt in Form eines Dankes.
Während die Segnungsbitte die göttliche Güte
zum vornherein bejaht, hat die Danksagung
deren Offenbarung bereits erlebt. Wer immer
also die Reichtümer der biblischen «Segnungen»

auseinanderfalten will, rückt unwillkürlich
die Wunder der göttlichen Freigebigkeit

und die religiöse Bedeutung der Bewunderung
ins Licht, die diese Grossherzigkeit im
Geschöpfe hervorruft. Ihrer Natur nach ist die
«Segnung» der begeisterte Ausbruch angesichts

eines Auserwählten Gottes (vgl. Gen 14, 19 f;
1 Sam 25, 32 f; Jdt 13, 17 f). Doch bleibt die
«Segnung» nicht beim Auserwählten stehen,
sondern steigt bis zu Gott empor, der sich in
einem Menschen zeichenhaft geäussert und
geoffenbart hat. Gott ist der schlechthin Gesegnete,

er besitzt jeden Segen in Fülle und lässt
Leben erblühen (Ps 65, 11). Ihn «segnen»
heisst durchaus nicht, der Meinung sein, seinem
Reichtum noch irgendetwas hinzuzufügen,
sondern heisst, sich von der Begeisterung ob
einer bestimmten Offenbarung hinreissen lassen

und die Welt auffordern, Gott zu preisen.
Die «Segnung» ist stets auch ein öffentliches
Bekenntnis der göttlichen Macht und öffentliche

Danksagung für seine schenkende Güte.
So wundert es nicht mehr, dass die Segenslieder
zu den Hauptthemen des Gebetes in Israel
gehören. «Gesegnet sei Jahwe, der an mir Wunder
gewirkt» (Ps 31, 22), «der uns ihren Zähnen
nicht zum Raub gab» (Ps 124, 6), «der dir all
deine Sünden vergibt» (Ps 103, 2). Selbst der
Hymnus der drei Jünglinge im Feuerofen, der
das ganze Universum aufruft, um die Herrlichkeit

des Herrn zu besingen, verliert jene
offenbarende Tat nicht aus den Augen, die Gott
soeben vollbracht hat: «Gesegnet sei Jahwe, denn
er hat uns der Unterwelt entrissen» (Dan 3,
88).

e) Sehnsucht
Der alttestamentliche Beter ist von einer
unnennbaren Sehnsucht nach Leben, Frieden,
Freude, Ruhe, Segen und Heil erfüllt. An der
Wurzel jeglichen Begehrens des Menschen steht
sein wesentliches Verlangen und sein
grundlegendes Bedürfnis nach dem Besitz dieser Güter
in ihrer ganzen Fülle. So bestätigt denn die
Sprechweise der Bibel stets von neuem dieses
natürliche Vorhandensein und diesen positiven
Wert des Begehrens. Zahlreiche Vergleiche
bringen Widerstreit und Aufruhr aller Formen
des Begehrens zum Ausdruck: «Wie eine Hinde
nach lebendigem Wasser lechzt» (Ps 42, 2),



73

«wie die Augen einer Magd auf die Hand ihrer
Herrin gerichtet sind» (Ps 132, 2), «mehr als
ein Wächter sich nach dem Morgen sehnt» (Ps
130, 6), «lass mich wieder frohlocken und
Freude erleben» (Ps 51, 10). Die Sehnsüchte
des Menschen bleiben sich stets gleich: pflanzen,

bauen, eine Familie gründen (Dt 28, 30;
Am 5, 11; Is 65, 21). Selbst der Greis, den Gott
«soviel Übles und Trauriges erleben lässt»,
braucht nicht darauf zu verzichten, der Stunde
zu harren, da er «sein hohes Alter neu belebe
und ihn tröste» (Ps 71, 20 f).
Aber bei aller menschlichen Unruhe ist es in
letzter Linie doch immer nur Gott, was der
Mensch sucht. Was derjenige sucht, der davon
träumt, «alle Tage seines Lebens im Hause
Jahwes zu wohnen», ist, «die Lieblichkeit Jahwes

zu verkosten» und «sein Antlitz zu suchen»
(Ps 27, 4. 8). Wahrscheinlich handelt es sich
dabei um die Teilnahme an der Liturgie des

Heiligtums (Ps 24, 6; Zach 8, 21), doch sucht
der fromme Israelite in der Pracht und im
Erleben des Tempelgottesdienstes die «Güte Jahwes

zu schauen» (Ps 27, 13). Symbolhafter
Ausdruck des menschlichen Bedürfnisses nach
Gott bilden Hunger und Durst, die der Mensch
bisweilen so lebhaft empfindet. Der Mensch,
der Hunger und Durst an sich erfährt, ist
dadurch aufgerufen, sich Gott zuzuwenden, der
allein jede Sehnsucht zu stillen vermag. Der
Durst des Beters geht nach dem reinsten Wasser,

nach jenem einzigen Wein, der in Fülle
genossen, Leben verleiht: nach Gott (vgl. Ps 42,
2). Gott selbst aber hält sich bereit, um dieses
Verlangen zu sättigen: «Ich, der Herr, bin dein
Gott, der aus dem Lande Ägypten dich führte!
Tue deinen Mund auf: Ich fülle ihn!» (Ps 81,
U).

f) Freude
Der alttestamentliche Beter tritt vor allem auch
in der Haltung der Freude vor Jahwe hin. Die
Offenbarung des Schöpfergottes ruft im
Menschen eine überströmende Freude hervor. Wie

sollte man die Schöpfung betrachten können
ohne auszurufen: «Ich selbst erfreue mich an
Jahwe» (Ps 104, 34), und ohne zu wünschen,
«Gott möge sich an seinen Werken erfreuen»
(Ps 104, 31)? Wer wie der alttestamentliche
Fromme in der Geschichte das Wirken Gottes
erkennt, wird von Freude erfasst, sofern er
kein Tor ist (Ps 92, 5 ff), von einer Freude, die
ansteckend wirkt: «Kommt, Jahwe, wollen wir
rühmen, zu jauchzen dem Fels unseres Heiles»
(Ps 95, 1). «Es freue sich der Himmel, es juble
die Erde vor Jahwe, wenn er kommt» (Ps
96, 11 ff). Im Gottesdienst wird Israel die
Freude zuteil, Gott loben zu dürfen (Ps 33, 1);
in seiner Gegenwart darf es sich freuen (Dt 12,
18). Die Feste, die man in einem Klima der
Begeisterung und des Frohlockens feiert (Ps 42,5),
erinnern das Volk an den «Tag, den der Herr
gemacht hat, auf dass es sich freue und fröhlich
sei» (Ps 118, 24). Um diese allgemeine Freude
lebendig zu halten, schrieb das Gesetz dem
Volke vor, sie an seiner Quelle zu schöpfen,
indem es sich an den drei Hauptfesten des Jahres
in Jerusalem versammelte, um der göttlichen
Segnungen teilhaftig zu werden (Lev 23, 40).
Das alttestamentliche Gebet ist ohne den Tempel

undenkbar. Um es seinem Volke zu ermöglichen,

ihn sicher zu finden, hat Jahwe diese
Wohnstätte erwählt, um seinen Namen daselbst
wohnen zu lassen. Man begab sich also aus dem

ganzen Lande dorthin, «um das Antlitz Gottes

zu schauen» (Ps 42, 3), und der Tempel
bildete für die Gläubigen einen Gegenstand
rührender Liebe (vgl. Ps 84; 122). Gewiss wusste
man, dass die göttliche Wohnstätte im Himmel
ist (Ps 2, 4; 103, 19). Doch ist der Tempel
gleichsam ein Abbild des himmlischen Palastes
(vgl. Ex 25, 40). Auf diese Weise erhält jedes
im Tempel verrichtete Gebet gewissermassen
offiziellen Charakter.

Benützte Literatur:
Haag H., Bibel-Lexikon, Einsiedeln 1968.
Léon-Dufour X., Wörterbuch zur biblischen Botschaft,.
Freiburg 1967.


	Das Gebet im Zeugnis des Alten Testaments

