Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 3-4

Artikel: Das Gebet im Zeugnis des Alten Testaments
Autor: Stadelmann, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Gebet im
Zeugnis des Alten Testaments

von P. Andreas Stadelmann

1. Gebet und Heilsgeschichte

Das Alte Testament hat die Geschichte Gottes
mit den Menschen zum Gegenstand. Gott
spricht zu den Menschen, erwihlt sich Israel
als Eigentumsvolk, iiberhiuft es mit Gnaden
und Gunsterweisen und wirbt immer wieder
leidenschaftlich um dessen Liebe und Treue.
Innerhalb des auserwihlten Volkes wieder be-
ruft er einzelne zu seinem besonderen Dienst,
damit sie als Werkzeuge bei der Vollstreckung
des gottlichen Willens mithiilfen. Die Biicher
der Heiligen Schrift bezeugen jedoch nicht nur
den Anspruch Gottes an die Menschheit, son-
dern sie zeigen uns auch, wie der Mensch der
gottlichen Anrede entsprochen hat. Das Alte
Testament enthilt ebenso sehr auch die Ant-
wort des Menschen auf den Heilswillen Gottes,
den er im Verlauf der heiligen Geschichte mit
Israel deutlich genug zu erkennen gegeben hat.
Der Mensch vermochte, seiner Anlage ent-
sprechend, in verschiedener Art und Weise
Antwort zu stehen: durch die Tat und in der
Rede. Allerdings ist diese Antwort nicht immer
den gottlichen Erwartungen entsprechend aus-
gefallen.

Das Gebet stellt eine der Moglichkeiten dar,
wodurch ein Mensch den gottlichen Anruf er-

widert. Die alttestamentlichen Gebete wiirden
uns letztlich unverstindlich bleiben, wollten wir
sie von diesem dialoghaften Verhiltnis zwi-
schen Gott und Volk trennen. Der Israelite be-
tet in erster Linie, weil er sich dem von Jahwe
selbst erwihlten Bundesvolk zugehdrig weiss.
Eine weitere Grundlage des alttestamentlichen
Gebetes bildet Gottes hilfreiche Gegenwart in
der Geschichte dieses Volkes. Kein Wunder,
dass die Bezogenheit der alttestamentlichen
Gebete auf den Heilsplan Gottes eine durch-
gehende und sichtbare Konstante darstellt!
Jeder einzelne, besondere Hulderweis Jahwes
wird stets als ein Moment in einer grossartigen,
fortlaufend sich vollziehenden Geschichte emp-
funden. Man betet auf Grund dessen, dass Gott
etwas zum Nutzen seiner Getreuen getan hat;
man betet, weil Gott sowohl in der Gegenwart
als auch in der Zukunft sein Heil mitteilen
will, auf dass der ganzen Erde seine Gnade ge-
schenkt werde.

Der Heilsbegriff ist ein Schlisselbegriff der
biblischen Sprache im allgemeinen und der Ge-
betstexte im besonderen. Als «Heil» gelten die
in der Geschichte erfahrenen Taten Gottes zum
Schutze, zur Befreiung und zum Loskauf seines
Volkes. Oft wird das Heil selber mit «Sieg»,
«Leben» und «Freude» umschrieben. Das Heil
ist immer Gabe Gottes. Es ist daher sinnlos,
ein allzu grosses Vertrauen auf die mensch-
lichen Krifte zu setzen (Ps 33, 16 ff; es wird
immer nach der Zahlung des hebriischen Psal-
ters zitiert!). Jahwe selbst ist ja das Heil (Ps
27, 1; 35, 3; 62, 7) und verbiirgt die Rettung
jedem, der auf ihn hofft (Ps 91, 14 ff). Das ist
es, was Zuversicht verleitht und zum Gebete er-
mutigt.

Der Inhalt des Gebetes Israels ist also wesent-
lich geschichtsbezogen. Umgekehrt bedingt die
Geschichte den Inhalt. Somit steht das Gebet
selbst in der Geschichte drin, ist ein Merkmal
der heiligen Geschichte. Beispiele solch wun-
derbaren Ineinandergreifens von Geschichte
und Gebet stellen die sogenannten «historischen



Psalmen» dar (77; 78; 105; 106). In ithnen wird
die gesamte Heilsgeschichte nicht bloss nach-
erzihlt, sondern gewissermassen nachgebetet:
Der Beter erinnert sich der michtigen Heils-
taten Gottes im Verlauf der Volkswerdung
Israels; er bekennt den Jubel um die Berufung
und Auserwahlung der Patriarchen, um die
Befreiung aus Agypten, um den Einzug ins ge-
lobte Land und die Wahl des Sionsberges als
des Wohnsitzes Jahwes (Ps 78, 68; 68, 17; 132,
13). Die in solchen Psalmen gearbeitete Syn-
these geht iiber den Bereich der einfachen Do-
kumentation hinaus. Der Glaube verbindet
darin die Geschichte zu einem Ganzen, um
deren Kontinuitit sichtbar werden zu lassen.
Der Glaube lisst die providentiellen Gesetze zu
Tage treten, die den Ablauf der Geschichte er-
kliren. Auf diese Weise scheinen alle Gescheh-
nisse in ein und denselben grossen Heilsplan
einbezogen. Die universalistische Perspektive
bleibt gewahrt, obwohl zunichst nur das
Schicksal Israels ins Auge gefasst wird.

Die Feststellung kann daher nicht mehr iiber-
raschen, wie viele entscheidende Augenblicke
dieser Geschichte durch das Gebet einzelner
Mittler oder des gesamten Volkes gekennzeich-
net sind. In solch gefahrvollen Stunden, wenn
es um Sein oder Nichtsein des auserwihlten
Volkes ging, beriefen sich die Betenden auf die
Kenntnis des Ratschlusses Gottes, um sein ret-
tendes Eingreifen in gefahrvoller Gegenwart
zu erwirken. Solche Situationen also liessen
die grossen Betergestalten des Alten Bundes
entstehen.

2. Grosse Betergestalten

An ihrer Spitze steht zweifellos Abrabam. Er
1st der Gepriifte und Getreue, der Vertrauende
und Glaubende. Sein Ansehen vor Gott zeigte
sich im Fiirbittgebet fiir die dem Untergang ge-
weihten Stidte (Gen 18). Und die Macht seiner
Fiirbitte hat ihm dazu verholfen, dass man ihn
sogar als Propheten bezeichnet hat (Gen 20, 7).

59

Das ist mit ein Grund, warum in Israel, ihn-
lich der christlichen Heiligenverehrung, das
beste Gebet zur Erlangung der gottlichen Huld-
erweise darin bestand, sich auf Abraham zu
berufen: «Gedenke Abrahams!» (vgl. Ex 32,
13; Dt 9, 27; 1 Kg 18, 36).

Die Gebetsvorbilder des ganzen Alten Testa-
ments beherrscht jedoch Moses. Er ist der grosse
Fiirbitter. Mit Riicksicht auf Moses rettet Gott
das Volk (Ex 33, 17). Sein Fiirbittgebet ist dra-
matisch (Ex 32, 32). Die Argumente, mit
denen Moses vor Jahwe tritt, entsprechen dem
Schema jedes Bittgebetes: Appell an die Liebe
Gottes, der sich das Volk zum Eigentum er-
worben hat (Ex 33, 13); dem folgt ein Appell
an Gottes Gerechtigkeit und Treue: «Man soll
erkennen, dass du es bist — Gedenke doch des-
sen, was du getan hast.» Hier zeigt sich, dass
Moses selber schon heilsgeschichtlich gedacht
hat. Schliesslich folgt eine Bedachtnahme auf
die Ehre Gottes: «Was werden die anderen
Vélker wohl sagen, wenn du uns verlissest?»
(Ex 32, 11—14).

Endlich hat uns die Geschichte iiber Moses
noch die Erinnerung an eine Verirrung des Ge-
betes aufbewahrt, jenes Gebetes, das eine «Ver-
suchung» Gottes ist: Ein solches Gebet folgt
der Neigung des niederen Begehrens, dem Ruf
der Gnade im Sinne des gottlichen Ratschlusses
nicht zu folgen. Im Vorfall von Meriba und in
dem mit den Wachteln stellt man Gott auf die
Probe (Ex 16, 7). Der Mensch will Gott pri-
fen, ob er etwas Versprochenes auch einhilt!
Ein solches Ansinnen aber lauft darauf hinaus,
dass der Mensch nur zu glauben und zu ver-
trauen bereit ist, wenn Gott vorerst den
menschlichen Willen tut (vgl. auch Jdt 8, 11
bis 17).

Ein anderes Gebetsbeispiel, das fiir die Ge-
schichte und das Heil Israels so weittragende
Folgen haben sollte, ist uns von Anna, der Mut-
ter Samuels tiberliefert. Das Gebet dieser Frau
war bescheiden, demiitig und instindig. Sie
betete lange vor dem Herrn. Leise sprach sie



60

vor sich hin. Nur ihre Lippen bewegten sich,
ihre Stimme aber konnte man nicht horen
(1 Sam 1, 12 f). Und dann der herrliche Lob-
gesang nach der Geburt Samuels, worin Anna
ithrer Herzensfreude und ihren Dankesgefiihlen
Ausdruck verleiht. Aber nicht ihr personliches
Gliick ist der eigentliche Gegenstand des Lie-
des — es bildet nur den Anlass dazu —, son-
dern Gottes allwaltende Macht und Gerechtig-
keit wird darin gepriesen (1 Sam 2). Mit Recht
hat man dieses Gebet schon das Magnificat des
Alten Bundes genannt.

Grosse Beter waren ferner die Konige und Pro-
pheten. Die messianische Verheissung des Pro-
pheten Nathan veranlasste den Konig David
zu einem Gebet, dessen wesentlicher Inhalt in
den Worten zum Ausdruck kommt: «Tue wie
du gesagt hast» (2 Sam 7, 25). Ebenso schliesst
Davids Sohn, Konig Salomon, bei der Einwei-
hung des Tempels alle kiinftigen Geschlechter
in sein Gebet ein (1 Kg 8). In diesem Gebet gibt
ein Reuemotiv den Ton an, dem wir nach der
Zerstorung des Tempels neuerdings begegnen:
«Wenn die Israeliten in dem Lande, wo sie
gefangen sind, in sich gehen und sich bekehren
and zu dir flehen im Lande ihrer Bezwinger
und bekennen: Wir haben gesiindigt und ver-
kehrt gehandelt, wir sind gottlos gewesen . . .»
(1 Kg 8, 47; vgl. Bar 2, 1—3, 8; Neh 9). Doch
sind uns auch noch andere Konlgsgebete be-
kannt (2 Kg 19, 15—19; 2 Chr 20, 6—12). Das
Gebet fiir das Volk gehérte vermutlich zu den
offiziellen Obliegenheiten des Konigs.

Vor allem aber waren die Propheten Minner
des Gebetes: Samuel (vgl. Jer 15, 1), Amos (7,
1—6) und vor allem Jeremias waren Fiirspre-
cher fiir ihr Volk. In Jeremias sieht die spater
jidische Tradition den, «der viel fiir das Volk
betet» (2 Makk 15, 14). Die Aufgabe des Fiir-
sprechers setzt ein klares Bewusstsein des Un-
terschiedes und der Beziehung voraus, die zwi-
schen Individuum und Gemeinschaft obwalten.
Dieses Bewusstsein macht den Reichtum des
jeremianischen Gebetes aus, das sehr ausgiebig

belegt ist. Bald ist der Prophet derjenige, der
um die Rettung des Volkes bittet (Jer 10, 23)
und dessen Note er zu den seinigen macht (Jer
4, 19); bald beklagt er sich iiber sein Volk
(Jer 15, 10) und ruft sogar um Rache (Jer 15,
15); bald schiittet er sein Herz aus iiber sein
eigenes Schicksal (Jer 20, 7 ff), einmal macht es
fast den Anschein, als wolle er seiner Berufung
untreu werden (]er 15,18 f).

Das Gebet aller Propheten ist gekennzeichnet
von der Last der erhaltenen Sendung, was
nicht selten schwere innere Kimpfe verursacht.
Zwar lisst die heitere Ruhe des Isaias davon
nur wenig durchblicken: «Ich harre auf Jahwe,
der sein Antlitz verbirgt» (Is 8, 17). Moses
aber (Num 11, 11 ff) und Elias (1 Kg 19, 4)
haben Krisen der Niedergeschlagenheit durch-
gemacht. Ezechiel ist erstarrt vor Bitterkeit und
Gram (Ez 3, 14f). Der «Knecht Jahwes» macht
eine Phase innerer Bedringnis durch, wo ihm
alles vergeblich erscheint (Is 49, 4).

Als weitere Beispiele typisch koniglichen und
prophetischen Betens konnen noch angefiihrt
werden: Davids Dank- und Bittgebet nach der
Verheissung ewiger Herrschaft (2 Sam 7, 18 ff);
das Gebet des Konigs Ezechias angesichts der
assyrischen Gefahr (2 Kg 19, 15 ff; vgl. auch
Is 37, 16 ff); dann das Gebet des Propheten
Isaias um Erlosung des Volkes (63, 7 ff); wei-
ter die vergebliche Fiirbitte des Jeremias in
Zeiten grosser Diirre (Kap. 14—15) oder das
unvergleichlich schone Gebet um Begnadigung
(Kgl 5); endlich das Schuldbekenntnis und Ge-
bet des verbannten Volkes (Bar 1, 15—3, 8).
Aber auch die nachexilischen Biicher bezeugen
die Heilserfahrung einzelner oder des ganzen
Volkes im und durch das Gebet. Esdras und
Nehemias beten gleichzeitig fiir sich und fiir die
anderen (Esr 9; Neh 1). Ebenso gehen die Mak-
kabder nicht ohne zu beten in den Kampf (1
Makk 5, 33; 11, 71; 2 Makk 8, 29; 15, 20 ff).
Die Bedeutung des formulierten, personlichen
Gebetes wird in den Biichern der Spatzeit im-
mer stirker betont. Wir stossen da auf man-



ches, dusserst wertvolles Zeugnis: Auf das be-
harrliche Gebet Saras, der Frau des Tobias.
Drei Tage und drei Nichte ass und trank sie
nicht, sondern verharrte im Gebet und flehte
unter Trianen zu Gott (Tob 3, 11 ff). Weitere
Heilserfahrungen, die im Gebet ihren Ausdruck
fanden, berichtet uns das Buch Daniel, wie zum
Beispiel die Errettung der drei Jiinglinge aus
dem Feuerofen (Dan 3, 28—95) und die Be-
freiung Daniels aus der Lowengrube (Dan 6,
28). Judith aber zeigte in ihrem Gebet ein be-
dingungsloses Vertrauen, wovon sie selber ein
unvergessliches Beispiel gab (Jdt 8, 11—17),
indem sie ihr Flehen zu Gott emporsandte als
dem Retter derer, die sich in verzweifelter
Lage befinden und als dem Gott der Demiitigen
(Jdt 9, 11). Vertrauen und Demut sind in der
Tat auch im Gebet nicht voneinander zu tren-
nen. Sie kommen im Gebete der Armen zum
Ausdruck, die schutzlos sind und todlicher
Gefahr ausgeliefert, aber von Herzen dem
Herrn vertrauen.

3. Das Psalmengebet

Einen eigenen Platz im alttestamentlichen Ge-
betsleben nehmen die Psalmen ein. Zwischen
der Sammlung der Psalmen und den Gebeten
der Propheten, vor allem denen des Jeremias,
lassen sich zahlreiche Ubereinstimmungen in
Form und Inhalt feststellen. Die Wunder Jah-
wes in der Schopfung und die heilsgeschicht-
11_Chen Grosstaten, seine Gebote, die Weisheit,
die gesamte Bibel, miinden in ihren feinsten
Verzweigungen in die Psalmen aus und werden
darin zum Gebet. Trotz der hiufigen Wieder-
kehr derselben Motive und Ausdrucksweisen,
1st der Psalter kein blosses Formular. Denn
die Spontaneitit, die sich darin kundtut, be-
weist den Ursprung der meisten Psalmen in
emem tiefen, eigenpersonlichen Erleben. Das
Psalterium ist das lebendige Gebetbuch des
alttestamentlichen Bundesvolkes geworden.
Darin legte Gott seinem auserwihlten Volk

61

jene Worte in den Mund, die er horen wollte.
DiePsalmen wurden sowohl als Gemeinschafts-
gebet benutzt als auch dienten sie der person-
lichen Begegnung mit Gett. Das Volk als Gan-
zes erinnert sich voll des Jubels an die Gross-
taten Jahwes oder bricht in Klagen aus (Ps 44;
74;77). Oft ist es ein bestimmter Kreis von
Frommen, der sich gewisse Lieder des Psal-
teriums zu eigen macht (Ps 42). In den Wall-
fahrtsliedern kommt hiufig der nahe oder ferne
Tempel als die ideale Stitte des Gemeinde-
gebetes zur Sprache (Ps 5; 28; 48). Die Pro-
zessionspsalmen gehdren wohl ganz in den Tem-
pel (z. B. Ps 47; 68; 93 usw.).

Daneben gibt es ausgesprochen individuelle
Gebete, die meistens einer personlichen Not-
lage entspringen oder das Empfinden des aus
der Gefahr Erretteten wiedergeben: Man
spricht dann von individuellen Bitt-, bzw.
Dankpsalmen. Der Beter wendet sich darin oft
in angstvollem Aufschrei zu Gott, weil alles
auf dem Spiele steht, weil man mit seinem gan-
zen Ich, mit Seele und Leib seiner bedarf (Ps
63, 2). Der Leib mit all seinen Noten und Freu-
den nimmt in diesen Gebeten jenen Platz ein,
der ihm im Leben zukommt (Ps 22; 38). Der
Psalmist sucht schlechthin alle Giiter (Ps 4),
erwartet sie aber nur von Gott allein. Dann
gibt es wieder Psalmen, in denen der einzelne
tiber die Schonheit und den Segen des Gesetzes
nachsinnt (Ps2; 119). Einen vorziiglichen Platz
innerhalb der individuellen Psalmen nimmt der
Konig ein (Ps 2; 20; 21; 45; 72; 101; 110; 144).
Das alles ist ein Beweis dafiir, dass in Israel so-
wohl der Gemeinde als auch dem Individuum
dieselbe Bedeutung beigemessen wurde.

Weil das Gebet der Psalmen vom konkreten
menschlichen Dasein in seinen verschiedenen
Situationen ausgeht, ist der dadurch angeschnit-
tene Stoff unerschopflich. Vom Duft der Ein-
samkeit ist in den Psalmen wenig zu spiiren
(Ps 55, 7; 11, 1). Dafiir ist darin vom offent-
lichen Leben und vom Krieg um so haufiger die
Rede (Ps 55; 59), was daraus einen unausge-



62

Fiir den gliubigen Judenist Jerusalem
die Stadt:

durch die Eroberung Davids wird
sie zum Sitz jener Dynastie, der ewige
Konigsherrschaft verheissen bleibt;
durch den Besitz der Bundeslade
auch zum religiosen Zentrum Israels
geworden, ist Jerusalem der Ort, wo
Jahwe seinem Namen eine Wohnung
bereitet hat;

in der kommenden Heilszeit wird es
zur Residenz des Messiasfiirsten, der
die Volker in seinem weltumfassenden
Reich regiert und seinen heiligen
Mauern entspringen Stréme
lebendigen Wassers;

alles Griinde, die Jerusalem zur
bevorzugten Stitte des Gebetes
werden lassen.



7 .N\\w\&\\\\\\\:.

- TR ! h
2 Wz i fe
W/ AN 7

¥ %/ B . 7 1

' - -
n = 7 %)
- L ;.
L Y, - s 5 7
B4 2 ; X i i
.
»
<27
Iy

=

”

L

G R TR

Jerusalem, die heilige Stadt



glichenen, oft stiirmischen Text macht, den man
von einem Gebetbuch nicht erwarten mochte.
Aber man darf eben an die alttestamentlichen
Gebetstexte und Gebetsthemen nicht immer all-
zu abendlindische oder gar «mystische» An-
spriiche stellen, sondern man muss den ithnen
eigenen Gesetzen nachspiiren.

4. Innere Haltung und Verfassung
des alttestamentlichen Beters

Damit das Gebet Gott wohlgefillig und fiir
den Menschen wirksam sei, stellt das Alte Te-
stament an den Beter einige Forderungen. Weil
Jahwe allein anbetungswiirdig ist, darf der
Mensch sich im Gebet nur an ithn wenden (vgl.
Est 3, 2. 5; Dan 3, 18). Die systematische Ach-
tung alles dessen, was irgendwie nach Gotzen-
dienst roch (Dt 4, 19), hat in Israel ohne Zwei-
fel das Gespiir fiir die echte Anbetung aufs
tiefste verankert und hat der stolzen Weige-
rung beispielsweise eines Mardochdus und dem
Widerstand der drei jiidischen Jiinglinge, vor
der Statue Nabuchodonosors anbetend nieder-
zufallen, einen rein religidsen Wert verliehen.
a) Bekenntnis zum einzigen Gott

Fiir das ganze Alte Testament ist Beten zu-
nachst ein Bekenntnis zu Jahwe. Unter Be-
kenntnis wiederum versteht man vor allem die
offentliche Anerkennung der Grosse Gottes und
seines Heilshandelns. Beim Bekenntnis geht es
folglich um ein &ffentliches und offizielles Ein-
stehen fir den Glauben an Jahwe und sein Wir-
ken. Weiter handelt es sich beim Bekenntnis
um eine bewusste Anerkennung der Heiligkeit
Gottes. Es kommt darin eine wesentliche Hal-
tung des religitsen Menschen zum Ausdruck.
In dieser Haltung zeigt sich eine praktische
Aufgeschlossenheit und Bereitschaft den Initia-
tiven Gottes gegeniiber, wie das etwa beim Prie-
ster Heli der Fall gewesen ist, der gleichzeitig
die Siinden seiner Sohne, aber auch die Grosse
Gottes anerkannte: «Es ist der Herr, er tue,
was ithm wohlgefillt» (1 Sam 3, 18). So wird

das Bekenntnis normalerweise zur 6ffentlichen
Kundgabe der Danksagung und des Lobpreises
(Ps 22, 23). Ausgangspunkt bildet sehr oft das
Schopfungswerk (Ps 140), vor allem aber das
Werk der Erbarmung und Erlsung (Ps 105).
Die Schilderung dieses Werkes bildet das Zen-
tralelement des Bekenntnisses. Es entstrémt in
der Regel dem versammelten Volk (Ps 65; 118)
oder einem seiner Glieder, dem gottliche Wohl-
tat zuteil geworden ist (Ps 40, 6), aber auch,
obwohl gegen deren Willen, dem Munde der
Feinde des auserwihlten Volkes (Ps 99, 3;
Weish 18, 13; 2 Makk 7, 37). Das Bekenntnis
verkiindet die durch die Schopfungswerke
sichtbar gewordenen Vollkommenheiten Got-
tes (Jdt 16, 13; Ps 40, 10; 92, 5 f) und bekennt
die Grosse seines in Israel ]angst anerkannten
Namens (Jer 10, 6; Ps 76, 2), der eines Tages
auch unter den Heidenvélkern angerufen wird
(Mal 1, 11).

Schon das vorschristliche Judentum — die jiidi-
sche Orthodoxie ist diesem Brauch bis heute
treu geblieben — bekannte Tag fiir Tag seinen
Glauben, indem es drei Stellen des Pentateuchs
miteinander verband, deren erste die grund-
legende Glaubenswahrheit vom alleinigen Gott
aussprach, der mit Israel einen Bund geschlos-
sen hat (Dt 6, 4—29).

b) Uberzeugung von der menschlichen
Siindhaftigkeit

Eng verwandt mit dem Bekenntnis der Heilig-
keit Gottes ist das Bekenntnis der Unheiligkeit,
der Siindhaftigkeit der Menschen. Jede Siinde,
auch die gegen den Nichsten (Lev 5, 21; 2 Sam
12,13 f), wird eigentlich gegen Jahwe begangen
(Lev 26, 40). Die Siinde bildet ein Hindernis
tiir die Bezmhung, die Gott zum Menschen her-
stellen will. Sie zerreisst das Band, welches die
Gemeinde mit Gott verbindet. Dabei werden
sowohl die Allgemeinheit als auch der Einzelne
in Mitleidenschaft gezogen. Deshalb wurden
oft Katastrophen, die die Allgemeinheit trafen,
zu Anlissen, um sich der begangenen Verfeh-



lungen bewusst zu werden (Jos 7; 1 Sam 5—6).
Der Widerruf jenes Aktes nun, mit dem sich
der Schuldige gegen Gott erhoben hat, aner-
kennt jene unabdingbaren Rechte von neuem,
die die Siinde in Frage gestellt hatte. Sind diese,
vor allem im Bund begriindeten Rechte erst
wieder einmal hergestellt, wird die Vergebung
gewahrt (2 Sam 12, 13; Ps32,5) und der Bruch,
der das ganze Volk ins Ungliick gestiirzt hatte,
findet sein Ende (Jos 7, 19 ff). Ferner erfleht
man, solange die Geissel andauert, oder um
deren Eintreten zu verhindern, die gottliche
Vergebung auch durch asketische Ubungen und
Bussliturgien (vgl. Joel 1—2). Der Prophet
Jeremias hat sich selber einmal als Fiirbitter an
einer Bussliturgie beteiligt (Jer 14, 1—15, 4):
Man fastet, zerreisst die Kleider und hiillt sich
in Bussgewinder, oder man stdsst in den kul-
tischen Versammlungen Seufzer und Klagerufe
aus. Man opfert und legt ein allgemeines Siin-
denbekenntnis ab (Ri 10, 10; 1 Sam 7, 6). Es
gab auch feststechende Klage- und Bittformu-
lare, von denen das Psalterium mehr als ein
Beispiel aufbewahrt hat (vgl. etwa Ps 60; 74;
79; 83; Kgl 5). Es sind uns auch ausfiihrlichere
Bussgebete iiberliefert (Is 63, 7—64, 11; Esr 9,
6—15; Neh 9; Bar 1, 15—3, 8; Dan 9, 4—19).
Sie sind bisweilen sehr wortreich und sind prak-
tisch stereotyp gewordene Formularien: Die
Gemeinde bekennt alle Siinden, die das Volk
von den Anfingen an begangen hat (histori-
scher Riickblick!), bittet um Vergebuing und
fleht Gott um Gewihrung des Heiles an.
Aber auch im individuellen Bereich war die
Bemiihung um Bekenntnis, Vergebung und
Siihne der Siinden nicht weniger stark ausge-
pragt. Der vollkommenste Ausdruck dieser
Gefiihle ist das Miserere (Ps 51), wo die pro-
phetische Lehre von der Bekehrung ganz und
gar zum Gebet wird: Gestindnis der Schuld
(V.5 ff), Bitte um die innere Liuterung (V. 3 f.
9), Flehen um jene Gnade, die allein das Herz
umzuwandeln vermag (V. 12 ff) und Hinwen-
dung zu einem religidsen Leben (V. 15—19).

Die Tatsache, dass Gott dem Siinder auch
wirklich vergibt, wenn er seine Schuld bekennt
(Ps 32, 5; vgl. 2 Sam 12, 13), ist es, was das
Gebet des Psalmisten so zuversichtlich macht.
Weit davon entfernt, einen reuigen Gefallenen
untergehen zu lassen (Ps 78, 38) oder ithn zu
verachten, richtet ihn Gott auf, reinigt sein zer-
knirschtes und gedemiitigtes Herz und erfillt
es mit Freude (Ps 51, 10 ff; 32, 1 ff). Jahwe,
der die Quelle tberreicher Erlosung ist, ist ein
Vater, der seinen Kindern alles verzeiht (Ps
103).

¢) Vertrauen und Hoffnung

Eine andere Grundhaltung des alttestament-
lichen Beters besteht im Vertrauen. Was uns an
der altbundlichen Religion vor allem ergreift,
ist das auf der Offenbarung beruhende, un-
erschiitterliche Gottvertrauen (Ps 23, 4; 27, 10;
46, 2 ff; 91). Der Mensch, der sich den Auf-
gaben und Gefahren des Lebens gegentiber-
gestellt sicht, bedarf einer Hilfe, mit der er un-
bedingt rechnen kannj er braucht eine Zuflucht,
wohin er sich begeben kann. Um trotz der Prii-
fungen ausharren und die Hoffnung bewahren
zu konnen, ans Ziel zu gelangen, bedarf es des
Vertrauens. Wem darf der Mensch vertrauen?
Der betende Jude sagt uns das! «Selig der
Mann, der auf dich vertraut» (Ps 84, 13; vgl.
Ps 2,12; 65, 5; 146, 5; Is 30, 8). Wenn also der
Israelite Gott fiirchtet, das Gesetz beobachtet,
sich der Weisheit erschliesst, so deshalb, weil
er das Gliick als Lohn erwartet. In letzter Linie
ist es aber Gott selbst, auf den er hofft und baut
(Ps 73, 25).

Die Stirke des Volkes Israel ist Jahwe. Er ist
der Schiopfer und Erhalter der Welt. Die Psal-
men besingen ihn in diesem Sinn sowohl in den
Lobpreisungen (Ps 144, 1 f; 28, 7 {; 46, 2; 68,
34 ff) als auch in ihren Bitten um Hilfe (Ps 29,
11). Von grossem Vertrauen zeugen namentlich
die oft ausgedriickte Gewissheit der Erhorung
und der vorweggenommene Dank (z. B. Ps 13,
6;22,26 ff). Daneben findet sich aber doch auch



06

Der Volkerapostel nennt Abraham
Vater der Gliubigen (R6m 4, 11).
Sein gliubiges Vertrauen gerade in
Zeiten der Priifung wurde ihm von
Jahwe zur Gerechtigkeit angerechnet.
Die Bedeutung Abrahams fiir den
alttestamentlichen Beter ist kaum zu
tiberschitzen: Er ist der Freund
Gottes. Die Verheissungen sind
immer zuerst ihm gegeben. So wird
er zum Inbegriff des Segens fiir alle
Volker. Dem Geiste nach sind auch
wir Kinder Abrahams,



Abraham opfert seinen Sohn Isaak



68

die Besorgnis des Beters um Erhorung. Aber
diese in Dringen, Herausfordern, gelegent-
lichen Zweifeln, eben im «Ringen mit Jahwe»
sich dussernde Besorgnis beruht auf der ganz
personlichen, lebendigen, manchmal allzu
menschlichen Vorstellung von Gott, der ander-
seits eine ebenso lebendige, tief menschliche
Gottesfurcht entspricht. Im letzten aber kann
Israel seiner Rettung versichert sein, denn die
Kraft Jahwes ist die eines Gottes, der Israel
liebt (Ps 59, 17 f; 86, 15 ff) und «alles tut, was
er will» (Ps 115, 3; Is 46, 10). Schon der Psal-
mist hatte bei der Schilderung der vertrauen-
den Hingabe an den Herrn kein schoneres Bild
gefunden als das eines kleinen Kindes, das am
Busen seiner Mutter schlummert (Ps 131, 2).
Vertrauensvolles Gebet ist aber auch demiiti-
ges Gebet. Dem Demiitigen spendet Jahwe
Gnade, dem Stolzen widersteht er (Spr 3, 34;
Sir 35, 21; vgl. Mich 6, 8; Soph 2, 3). Daher
entspringen die vertrauenden Bitten der Psal-
men «der Tiefe des Abgrundes» (Ps 130, 1).
«Ich bin elend und arm. Der Herr denkt an
mich» (Ps 40, 18). «Ich verlasse mich auf deine
Giite» (Ps 13, 6). «Wer auf Jahwe vertraut,
den itberhduft er mit Huld» (Ps 32, 10). Psalm
131 ist der reine Ausdruck dieses demiitigen
Vertrauens, das Jesus dann zur Vollendung
gefiihrt hat.
Das Vertrauen driickt sich vornehmlich in Bitt-
gebeten aus, wobei sich der Beter dhnlich wie
in Bussgebeten, oft auf frithere Gnadenerweise
beruft (1 Kg 3, 6—9). Abgesehen von ganzen
Psalmen finden sich im Alten Testament viele
Bittgebete, die nach bestimmten Formgesetzen
aufgebaut sind (vgl. etwa 2 Chr 20, 6—12;
Jdt 9). Ein eigenartiges Bittgebet stellt das
Tempelweihgebet Salomons dar (1 Kg 8, 23 bis
53): Die sehr weitldufige Bitte zahlt in kasuisti-
schem Stile alle Notlagen auf, in die Israel ver-
wickelt werden konnte.
Nach dem Zeugnis der Bibel betet der alttesta-
mentliche Mensch vor allem als Hoffender.
Von der Hoffnung sprechen, heisst die Stel-

lung bestimmen, die die Zukunft im religiGsen
Leben des Volkes Gottes und seiner Glieder ein-
nimmt. Zuweilen scheint sich jedoch diese Zu-
kunft des Gliickes vor Israel zu verschliessen,
so dass es in die Versuchung gerit, die Hoff-
nung aufzugeben. Aber auch in der Zeit der
Priifung soll der glaubige Mensch jegliche
Furcht verbannen, weil ihm Hilfe vom Herrn
zuteil wird, der Himmel und Erde gemacht hat
(Ps 121, 2). Gerade in Stunden der Strafe bit-
tet Israel, auf dass es Trost finde und seine
Hoffnung lebendig bleibe (Ps 9, 19).

Die Psalmen verraten auch eine sehr starke
Hoffnung auf das individuelle, personliche
Heil im Diesseits und im Jenseits. Die Hoff-
nung des von der Gegenwart Gottes erfiillten
Beters fiihlt sich am Ziel: Leid und Tod haben
in Wirklichkeit keine Bedeutung mehr (Ps 73;
49,16; 139, 8. 16).

Die eigentliche Hoffnung Israels ist der Mes-
sias. Manche der sogenannten «K&nigspsalmen»
(z. B. 45; 69; 72; 87; 110) beziehen sich wohl
direkt auf den regierenden Konig. Es muss
aber doch die Frage gestellt werden, ob der
Psalmist nicht doch zugleich auch der messia-
nischen Hoffnung Ausdruck gab, insofern die
messianische Hoffnung mit der davidischen
Dynastie verkniipft bleibt. Schon vorexilische
Psalmen riicken den Messiaskonig im Glaubens-
leben Israels ins helle Licht (Ps 45; 2; 18; 20;
28). Gestiitzt auf die dem David gegebenen
Verheissungen hofft man, dass Gott fiir das
immerwiahrende Weiterbestehen seiner Dyna-
stie Sorge tragen wird (Ps 132, 17). Die jiidi-
sche Theologie riumte der Erwartung des Mes-
sias einen bedeutsamen Platz ein, wobei er
tiberall als Messiaskonig, in gewissen Kreisen
gar als priesterlicher Messias erscheint.

d) Lobpreis und Danksagung

Man ist gewohnt, beim Gebet Lobpreis, Bitte,
Danksagung usw. zu unterscheiden. In Wirk-
lichkeit sind in der Bibel Lobpreis und Dank-

sagung haufig in ein und derselben Regung der



Seele und in literarischer Hinsicht in denselben
Texten miteinander verbunden. Ein Grund da-
fur liegt wohl darin, dass sich Gott in all sei-
nen Wohltaten dem Menschen und der Schop-
fung gegeniiber als preiswiirdig erweist. Des-
halb wird solcher Lobpreis von selbst zur
Danksagung. Die Parallelen sind zahlreich
(Ps 35, 18; 69, 31; 109, 30; Esr 3, 11). Lob-
preis und Danksagung geben Gott in gleicher
Weise die Ehre, indem sie Jahwes Herrlichkeit
und Grosse in der Natur und in der Geschichte
Israels anerkennen, bekennen und preisen (Is
42, 12; Ps 22, 24; 50, 23; 1 Chr 16, 4). Ein
Unterschied zwischen Lobpreis und Dank-
sagung besteht darin, dass der Lobpreis mehr
an Gott selber denkt als an seine Gaben. Der
Lobpreis ist theozentrischer, geht mehr in Gott
auf, steht der Anbetung niher. Die Lobeshym-
nen besingen Gott, weil er Gott ist.

Die Loblieder entspringen Augenblicken hoch-
ster Begeisterung und erschdpfen den Reichtum
der hebriischen Sprache, um Gott und seine
Grésse zu schildern. Die meisten sind indivi-
duelle Hymnen (z.B. Ps 8; 19; 29 usw.), an-
dere sind Kulthymnen (Ps 98—100); dazu ge-
horen auch die Danklieder, die bei der Darbrin-
gung der Dankopfer gesungen wurden (Ps 66;
67; 116; 136). Der Lobpreis erscheint also stets
mit der Liturgie verbunden.

Die Hymnen besingen die Giite Jahwes, seine
Gerechtigkeit (Ps 145, 6 f), sein Heil (Ps 71,
15), seine Hilfe (1 Sam 2, 1), seine Liebe und
Treue (Ps 89, 2; 117, 2), seine Herrlichkeit (Ex
15, 21), seine Macht (Ps 29, 4), seinen wunder-
baren Ratschluss (Is 25, 1) und seine rettenden
Gerichte (Ps 146, 7). Die Werke aber verweisen
auf den Urheber: «Gross ist Jahwe und hoch
zu rihmen» (Ps 145, 3; vgl. Ps 104, 1; 2 Sam 7,
22; Jdt 16, 13). Die Hymnen besingen den er-
habenen Namen Gottes (Ps 34, 4; Is 25, 1). Der
Lobpreis entquillt dem jubelnden Sich-bewusst-
Werden der Heiligkeit Gottes (Ps 30, 5; vgl. Is
6, 3), reisst den ganzen Menschen mit und
fihrt thn zu einer Erneuerung des Lebens. Ein

solcher Beter ist voll Staunen und Bewunde-
rung, ist froh und ergriffen. Dieser ganz reine
und ganz religidse Jubel vereinigt zutiefst mit
Gott, und setzt insofern ein aufrichtiges und
demiitiges Herz voraus, das die Grdsse Gottes
zu begreifen und seinen Lobpreis zu verkiinden
vermag. Gott bereitet sich ja sogar aus dem
Mund von Siuglingen und Kindern Lobpreis
(Ps 8, 2 f). Um Gott wiirdig zu lobpreisen,
bietet der Mensch sein ganzes Selbst auf. Echtes
Lob kennt keinen Unterlass (Ps 145, 1 f). Der
Lobpreis ist hochste Lebensausserung. Nicht
die Toten, sondern nur die Lebenden konnen
Gott loben (Ps 88, 11 ff).

Lobpreis ist immer auch Danksagung. Die Ur-
wirklichkeit der biblischen Geschichte ist die
ungeschuldete, in Fiille unwiderruflich ge-
schenkte Gabe Gottes. Die Begegnung mit Gott
stellt den Menschen nicht nur dem Absoluten
gegeniiber, sondern diese Begegnung bereichert
den Menschen und verwandelt sein Leben. So-
mit ist die Danksagung die Antwort auf diese
sich unablissig weiter entfaltende Gnade, die
eines Tages in Christus zu voller Bliite gelangen
sollte. In der Danksagung wird der Beter der
Gaben Gottes inne. Diese Gebetshaltung ent-
spricht einer grundlegenden religiosen Veran-
lagung des Geschopfes. Die Seele ist von Be-
wunderung iiber Jahwes Hochherzigkeit erfiillt.
Auch im Dankgebet anerkennt der Jude freu-
dig die gottliche Grosse, und voll Ehrfurcht
erbebt er vor seiner Herrlichkeit. Der Dank-
sagung in der Bibel nachspiiren, heisst gleich-
zeitig auch der Freude (Ps 33, 1 ff), dem Lob-
preis und dem Jubel (Esr 3, 11; Ps 69, 31) und
der Verherrlichung Gottes begegnen (Ps 50, 23;
86, 12). Danksagung ist der Widerhall der
Offenbarungswunder Gottes in den Herzen der
Menschen (Ex 15; Ri 5). Die Danksagung trigt
die biblische Geschichte und setzt sie in die
eschatologische Hoffnung hinein fort (vgl. Ex
15,18; Dt 32, 43; Ps 66, 8; 96).

Auch fir seiner Hinde Arbeit und Ertrag ver-
gass der fromme Jude nicht zu danken. Ob-



70

Simtliche Propheten waren grosse
Beter. Erste Grundlage dazu bildete
die Uberzeugung von der stindigen
Gegenwart Gottes. Sie waren Triger
seines Geistes. Ihr Reden mit Jahwe
wurde zur flehentlichen Bitte,

zum innigen Dank oder jubelnden
Preis. Wie die Kraft des Elias auf
Elisius iiberging, so vermag die Glut
prophetischen Betens auch heute
noch unsere Herzen zu entziinden.



71

)|

-lulunﬁ..«..n‘\ \WV_,____,M.,%_,/ ,,1. /// .//,
»%,.« ///%//// /a///ﬁ

-, N
SN A
* \._.;______;: N & 3 _A_/

N
. \ /
. X _
- T AN
s .
¢ oo
[ ;|

-../
\'N
7,
’ (il

f

N\

4
ra

A
')

R
< PR ] rd
ey I
5 et
] y 3 .
-at’

J[ : ::Mz— = \.
—-— i =__==-=.. O ﬁﬁ.\
&E. kN Nirsssce ) | WRIEITINIY, sﬁ\‘\QE\\\ﬁxsﬂ.\\c . “\l

Elias fihrt gen Himmel



72

wohl die Weinlese und die Ernte in den Augen
des Landmanns die Frucht eigenen Fleisses und
das selbsterarbeitete Unterpfand der Versor-
gung fiir das ganze Jahr darstellt, gedachte
man dennoch Jahwes, ist doch die Ernte das
Zeichen und die Frucht gottlichen Segens. Gott
gebiihrt Dank (Ps 67, 7; 85, 13).

Ein wesentlicher Zug der alttestamentlichen
Danksagung besteht darin, dass sie stets nicht
nur Anerkennung vergangener Wohltaten,
sondern immer auch Sehnsucht nach der Zu-
kunft und einer noch erhabeneren Gnade dar-
stellt. Es gibt ein klassisches literarisches Sche-
ma der Danksagung, das ver allem in den Psal-
men erkennbar ist und den Charakter der
Danksagung als Reaktion auf ein Handeln
Gottes sichtbar werden ldsst. Das Bekennen der
Dankbarkeit ob des erlangten Heiles entfaltet
sich in der Regel in einer aus drei Teilen beste-
henden «Darlegung»: Beschreibung der Gefahr,
in die man geraten ist (Ps 116, 3), angsterfiill-
tes Gebet (Ps 116, 4) und Hinweis auf das wun-
dervolle Emgrelfen Gottes (Ps 116, 6; vgl. Ps
30; 40; 124). Weitere Beispiele dankbarer An-
erkennung, worin sich das Bewusstwerden der
Hochherzigkeit Gottes dussert, zeigen auch die
gross angelegten Kompositionen der letzten
Schriften des Alten Testaments (vgl. Tob 13,
1—8; Jdt 16, 1—17; Sir 51, 1—12; Dan 3).
Auch die «Segnung» verrdt eine bestimmte
Gebetshaltung. Segnen heisst, die schopferische
und lebenspendende Gabe entweder vor deren
Realisierung in Form einer Bitte aussprechen,
oder nach deren Erhalt in Form eines Dankes.
Wihrend die Segnungsbitte die gottliche Giite
zum vornherein bejaht, hat die Danksagung
deren Offenbarung bereits erlebt. Wer immer
also die Reichtiimer der biblischen «Segnun-
gen» auseinanderfalten will, rickt unwillkiir-
lich die Wunder der gottlichen Freigebigkeit
und die religiése Bedeutung der Bewunderung
ins Licht, die diese Grossherzigkeit im Ge-
schopfe hervorruft. Threr Natur nach ist die
«Segnung» der begeisterte Ausbruch angesichts

eines Auserwahlten Gottes (vgl. Gen 14, 19 f;
1 Sam 25, 32 f; Jdt 13, 17 ). Doch bleibt die
«Segnung» nicht beim Auserwihlten stehen,
sondern steigt bis zu Gott empor, der sich in
einem Menschen zeichenhaft gedussert und ge-
offenbart hat. Gott ist der schlechthin Geseg-
nete, er besitzt jeden Segen in Fiille und lasst
Leben erblihen (Ps 65, 11). Thn «segnen»
heisst durchaus nicht, der Meinung sein, seinem
Reichtum noch 1rgendetwas hmzuzufugen,
sondern heisst, sich von der Begeisterung ob
einer bestimmten Offenbarung hinreissen las-
sen und die Welt auffordern, Gott zu preisen.
Die «Segnung» ist stets auch ein offentliches
Bekenntnis der gottlichen Macht und offent-
liche Danksagung fiir seine schenkende Giite.
So wundert es nicht mehr, dass die Segenslieder
zu den Hauptthemen des Gebetes in Israel ge-
horen. «Gesegnet sei Jahwe, der an mir Wunder
gewirkt» (Ps 31, 22), «der uns ihren Zihnen
nicht zum Raub gab» (Ps 124, 6), «der dir all
deine Siinden vergibt» (Ps 103, 2). Selbst der
Hymnus der drei Jiinglinge im Feuerofen, der
das ganze Universum aufruft, um die Herrlich-
keit des Herrn zu besingen, verliert jene offen-
barende Tat nicht aus den Augen, die Gott so-
eben vollbracht hat: «Gesegnet sei Jahwe, denn
er hat uns der Unterwelt entrissen» (Dan 3,
88).

e) Sehnsucht

Der alttestamentliche Beter ist von einer un-
nennbaren Sehnsucht nach Leben, Frieden,
Freude, Ruhe, Segen und Heil erfiillt. An der
Wourzel jeglichen Begehrens des Menschen steht
sein wesentliches Verlangen und sein grund-
legendes Bediirfnis nach dem Besitz dieser Giiter
in ihrer ganzen Fiille. So bestitigt denn die
Sprechweise der Bibel stets von neuem dieses
natiirliche Vorhandensein und diesen positiven
Wert des Begehrens. Zahlreiche Vergleiche
bringen Widerstreit und Aufruhr aller Formen
des Begehrens zum Ausdruck: «Wie eine Hinde
nach lebendigem Wasser lechzt» (Ps 42, 2),



«wie die Augen einer Magd auf die Hand ihrer
Herrin gerichtet sind» (Ps 132, 2), «mehr als
ein Wichter sich nach dem Morgen sehnt» (Ps
130, 6), «lass mich wieder frohlocken und
Freude erleben» (Ps 51, 10). Die Sehnsiichte
des Menschen bleiben sich stets gleich: pflan-
zen, bauen, eine Familie griinden (Dt 28, 30;
Am 5,11; Is 65, 21). Selbst der Greis, den Gott
«soviel Ubles und Trauriges erleben ldsst»,
braucht nicht darauf zu verzichten, der Stunde
zu harren, da er «sein hohes Alter neu belebe
und ihn troste» (Ps 71, 20 f).

Aber bei aller menschlichen Unruhe ist es in
letzter Linie doch immer nur Gott, was der
Mensch sucht. Was derjenige sucht, der davon
traumt, «alle Tage seines Lebens im Hause
Jahwes zu wohnen», ist, «die Lieblichkeit Jah-
wes zu verkosten» und «sein Antlitz zu suchen»
(Ps 27, 4. 8). Wahrscheinlich handelt es sich
dabei um die Teilnahme an der Liturgie des
Heiligtums (Ps 24, 6; Zach 8, 21), doch sucht
der fromme Israelite in der Pracht und im Er-
leben des Tempelgottesdienstes die «Giite Jah-
wes zu schauen» (Ps 27, 13). Symbolhafter
Ausdruck des menschlichen Bediirfnisses nach
Gott bilden Hunger und Durst, die der Mensch
bisweilen so lebhaft empfindet. Der Mensch,
der Hunger und Durst an sich erfihrt, ist da-
durch aufgerufen, sich Gott zuzuwenden, der
allein jede Sehnsucht zu stillen vermag. Der
Durst des Beters geht nach dem reinsten Was-
ser, nach jenem einzigen Wein, der in Fiille ge-
nossen, Leben verleiht: nach Gott (vgl. Ps 42,
2). Gott selbst aber hilt sich bereit, um dieses
Verlangen zu sittigen: «Ich, der Herr, bin dein
Gott, der aus dem Lande Agypten dich fiihrte!
;Fue deinen Mund auf: Ich fille ithn!» (Ps 81,

1).

f) Freude

Der alttestamentliche Beter tritt vor allem auch
in der Haltung der Freude vor Jahwe hin. Die
Offenbarung des Schopfergottes ruft im Men-
schen eine iiberstromende Freude hervor. Wie

73

sollte man die Schopfung betrachten konnen
ohne auszurufen: «Ich selbst erfreue mich an
Jahwe» (Ps 104, 34), und ohne zu wiinschen,
«Gott moge sich an seinen Werken erfreuen»
(Ps 104, 31)? Wer wie der alttestamentliche
Fromme in der Geschichte das Wirken Gottes
erkennt, wird von Freude erfasst, sofern er
kein Tor ist (Ps 92, 5 ff), von einer Freude, die
ansteckend wirkt: «<Kommt, Jahwe, wollen wir
rithmen, zu jauchzen dem Fels unseres Heiles»
(Ps 95, 1). «Es freue sich der Himmel, es juble
die Erde... vor Jahwe, wenn er kommt» (Ps
96, 11 ff). Im Gottesdienst wird Israel die
Freude zuteil, Gott loben zu diirfen (Ps 33, 1);
in seiner Gegenwart darf es sich freuen (Dt 12,
18). Die Feste, die man in einem Klima der Be-
geisterung und des Frohlockens feiert (Ps42,5),
erinnern das Volk an den «Tag, den der Herr
gemacht hat, auf dass es sich freue und fréhlich
sei» (Ps 118, 24). Um diese allgemeine Freude
lebendig zu halten, schrieb das Gesetz dem
Volke vor, sie an seiner Quelle zu schopfen, in-
dem es sich an den drei Hauptfesten des Jahres
in Jerusalem versammelte, um der gottlichen
Segnungen teilhaftig zu werden (Lev 23, 40).
Das alttestamentliche Gebet ist ohne den Tem-
pel undenkbar. Um es seinem Volke zu ermdg-
lichen, ihn sicher zu finden, hat Jahwe diese
Wohnstitte erwiahlt, um seinen Namen daselbst
wohnen zu lassen. Man begab sich also aus dem
ganzen Lande dorthin, «um das Antlitz Got-
tes zu schauen» (Ps 42, 3), und der Tempel bil-
dete fiir die Gliaubigen einen Gegenstand riih-
render Liebe (vgl. Ps 84; 122). Gewiss wusste
man, dass die gottliche Wohnstitte im Himmel
ist (Ps 2, 4; 103, 19). Doch ist der Tempel
gleichsam ein Abbild des himmlischen Palastes
(vgl. Ex 25, 40). Auf diese Weise erhilt jedes
im Tempel verrichtete Gebet gewissermassen
offiziellen Charakter.

Beniitzte Literatur:

Haag H., Bibel-Lexikon, Einsiedeln 1968.
Léon-Dufour X., Worterbuch zur biblischen Botschaft,
Freiburg 1967.



	Das Gebet im Zeugnis des Alten Testaments

