
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 1-2

Artikel: Die Barfüsser im mittelalterlichen Basel

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24

Die Barfiisser
im mittelalterlichen Basel

Eine kurze, sehr treffende Charakterisierung
der alten Orden lautet: «Benedictus montes
amabat, Bernardus valles, Franciscus oppida»
— «Benedikt liebte die Berge, Bernhard die Täler

und Franziskus die Städte».
Für diese Charakterisierung finden wir gerade
in unserer Gegend sprechende Beispiele: denken

wir nur an das Gotteshaus des heiligen
Vinzenz zu Beinwil am Passwang, an das Kloster

Unserer Lieben Frau im engen, waldreichen

Tal der Lützel und an den Konvent der
Franziskaner mitten in der Stadt Basel!

Die Franziskaner — heute die «braunen
Franziskaner», im Unterschied zu den «schwarzen
Franziskanern» und den Kapuzinern — auch
Minderbrüder, Bettelmönche oder eben «Bar-
füsser» geheissen, tragen braune Kutten mit
abgespitzten Doppelkapuzen, einen weissen
Knotenstrick als Gürtel und — aber nur im Notfall

— Sandalen. Ihr Ideal war nie die mönchische

Abgeschlossenheit, sondern sie versuchten
in das Leben der Welt einzuwirken mit Wort
und Tat, um dadurch das Christentum zu festigen

und zu vertiefen. Um diesem Ideal zu
folgen, sind keine festen Klosteranlagen nötig, und
ursprünglich lebten die Barfüsser nur in den
weiten Grenzen einer Provinz. Als Verkünder
der Armut und als Beispiele der Demut
(— Dien-mut) erfüllten sie ihre Sendung im
Volk Gottes und sorgten durch Bettel selbst für
ihren Lebensunterhalt. So zu jeder Betätigung
frei, aber durch die Ordensregel doch an eine
Ordnung gebunden, erwarben sie sich schon
bald die Gunst der Leute.
Die Minderbrüder werden in Basel urkundlich
zum erstenmal im Jahre 1238 erwähnt; damals
wohnten sie allerdings noch ausserhalb der
Stadtmauern, und ihr Gotteshaus — wohl von
Anfang an dem heiligen Paulus_ geweiht —
stand dort, wo später die Kirche des Frauenklosters

Gnadental erbaut wurde. Aber schon
1250 gab ihnen Bischof Berthold von Pfirt
innerhalb der Stadt auf der Allmend Raum, und
kaum drei Jahre später hören wir vom Beginn
eines neuen Kirchenbaues — übrigens des zweit-
grössten Baues Alt-Basels — und 1256 dient
das Gotteshaus bereits seiner Bestimmung. Wo
den Basler Barfüssern das Recht «zu predigen
und zu betteln» zustand, lässt sich nicht mehr
genau bestimmen; immerhin geben die
Herbergen des Basler Konvents in Liestal, Rhein-
felden, Laufenburg und Laufen, Schopfheim
und Hirsingen — wo die Brüder auf ihren
Bettelreisen absteigen konnten — das ungefähre
Einzugsgebiet des «Klosterbezirkes» an.
In der Basler Kustodie (Teilbezirk einer Pro-





z6

vinz) besass das Haus von Basel keinerlei
Vorrechte. Aber dank seiner Lage und Grösse —
die Zahl der Konventualen bewegte sich je
nach Zeit und Verhältnissen zwischen 30 bis 60
Brüdern — tagte in diesem Kloster mehrmals
das Provinzkapitel. Das grosse Ansehen
verdanken die Basler Barfüsser einerseits der
wachsenden Macht ihres Ordens — ein Minorit,
Nikolaus IV., bestieg den päpstlichen Thron
und Minoriten waren an Fürsten- und Königshöfen

tätig —, anderseits dem Einfluss bei
Adel und Bürgerschaft. Von grosser Bedeutung
war auch die Unterstützung seitens gleichge-
sinnter Gemeinschaften (Clarissinnen zu Sankt
Clara und Gnadental aus dem zweiten Orden
des heiligen Franz und Terziarier), die alle
geistig wie wirtschaftlich eng mit den Brüdern
des ersten Ordens verbunden waren. Vorteilhaft

für den kulturellen und finanziellen Aufstieg

der Barfüsser wirkte sich aus, dass einer
der ihren — Heinrich von Isny (1274—1286)
— den Basler Bischofsstuhl innehatte. Die
gleichen Vorteile erwuchsen ihnen, als 1309
Gerhard von Wippingen gegen den Willen des

Domkapitels und der Stadt, aber auf Wunsch
Papst Clemens V. und mit Unterstützung der
Barfüsser, Bischof von Basel wurde.

Die Barfüsser zu Basel hatten es — im Gegensatz

zu ihren Brüdern im übrigen Reich —
verstanden, in der grossen Auseinandersetzung
zwischen Kaiser und Papst immer auf Seiten
des Papstes zu stehen. Sie folgten auch ohne
Bedenken der Anordnung Nikolaus IV., der
den Franziskanern 1290 gestattete, ihre
wirtschaftlichen Angelegenheiten an Schaffner zu
übertragen, die nicht dem Orden angehörten.
Damit sollte der von Gregor IX. 1230
festgelegte Grundsatz, dass keinem Franziskaner
Eigentums- oder Verfügungsrecht, sondern nur
die Nutzniessung von Vermögenswerten
zustehe, trotz der gewandelten Verhältnisse
erhalten bleiben. Nur durch solch konsequente

Stellungnahme in den Kämpfen der Zeit und
durch geschickte Ausnützung ihrer besonderen
Gegebenheiten sind Aufschwung, Einfluss und
Reichtum der Basler Barfüsser zu erklären.
Mit der Entwicklung und dem Einflussbereich
des Basler Hauses mussten auch die Grössen-
verhältnisse des Gotteshauses Schritt halten.
Also wurde in der ersten Hälfte des 14.
Jahrhunderts eine neue Kirche erbaut, die mit ihren
83 m innerer Länge alle anderen des Ordens in
der Schweiz übertraf. Bauvorschriften im
eigentlichen Sinn sind für die Bettelorden nie
erlassen worden; doch geben die im Jahre 1260
neu geformten «statuta capituli generalis Nar-
bonensis» einige, wenn auch meist negative
Richtlinien für den Kirchenbau an. So heisst
es zum Beispiel:
§ 8 Die Kirchen sollen nicht gewölbt wer¬

den, ausser über dem Hochaltar, und
nur mit Bewilligung des Generalministers.

§15 Da eine überflüssige und sehenswürdige
Ausstattung der Armut widerspricht,
ordnen wir an, dass man je nach dem
Brauch des Ortes streng vermeide, die
Gotteshäuser zu einer Sehenswürdigkeit
zu machen.

§16 Auch sollen nirgends Glockentürme in
Gestalt von einzelstehenden Türmen
errichtet werden.

§17 Ferner sollen nirgends mit figürlichen
Darstellungen geschmückte oder
buntbemalte Fenster gemacht werden, das
eine in dem Hauptfenster hinter dem

grossen Altar ausgenommen, das die Bilder

des Gekreuzigten, der heiligen Jungfrau,

des heiligen Franz und des heiligen
Antonius enthalten darf.

Es ist auf Grund dieser Narbonenser Satzungen
möglich, dass nicht nur der Reichtum und die
Bedeutung des Konventes, sondern auch der um
1300 vollendete Neubau des Chores der Pfarrkirche

St. Alban sowie das 1293 geweihte Chor
des Klingentalklosters die Barfüsser veranlasst





28

hat, einen «dem Brauch des Ortes» angepass-
ten Neubau ihrer Kirche zu unternehmen. Auch
wenn das Chorgewölbe nicht vollendet und
durch eine flache Holzdecke ersetzt wurde,
musste gerade das Chor mit seinen prächtigen,
buntverglasten Masswerkfenstern einen
festlichen Eindruck gemacht haben, denn sie waren
geschmückt mit zahlreichen Heiligenbildern —
vielleicht ebenso schön und kunstvoll wie die
erhaltenen Meisterwerke der Barfüsserkirche
zu Königsfelden.

Auf Zeiten der Blüte folgten solche der Anfechtung.

Zunächst wandelte sich der Kreis der
Klosterfreunde. Wenn auch in den Jahrzehnten
nach dem Erdbeben (1356) bis zum Ende des

Jahrhunderts Schenkungen und Jahrzeitstiftungen

noch zahlreich waren, verringerte sich
seit 1400 das Interesse der Basler Geschlechter
am Wohl des Klosters. Die Barfüsser sind an
dieser Entwicklung nicht ganz unschuldig,
denn sie führten einige Zwistigkeiten und
Rechtshändel mit grösster Leidenschaftlichkeit.
Auch fiel es ihnen überaus schwer, auf Macht
und Gut zu verzichten und zu den Grundsätzen

ihrer Regel zurückzufinden. Jedoch blieb
ihr Widerstand gegen die Einführung der
Observanz erfolglos. Sie beugten sich schliesslich
unter die neuen Satzungen und besannen sich
wieder auf ihre Aufgabe. Der Mangel an
äusserem Besitz und die Regelung der kirchlichen
Rechte der Mendikanten verhinderten
Auseinandersetzungen, verhalfen zu neuem Gedeihen
und neuer Vertiefung des innerlichen Lebens.
So wurde das Barfüsserkloster — damals mitten

im werktätigenViertel der Stadt — mehr
und mehr Zufluchtsort des Volkes. Eigentlich
ergab sich ja der enge Kontakt mit der
Bevölkerung von selbst aus der regen Seelsorgetätigkeit

der Brüder. Sicher steckte auch seelsorgliches

Empfinden dahinter, wenn einige der
Barfüsser sich voll und ganz in den Dienst der
neuen Lehre stellten. Bereits 1519 verkündete
der Prediger des Klosters, Johannes Lüthard,

mit Unerschrockenheit das Evangelium. Das
Volk strömte in Scharen herbei, um im weiten
Raum der Barfüsserkirche die neue Heilsbotschaft

zu vernehmen. Hier schlössen sie auch
die neue Gemeinschaft und entschieden den
endgültigen Sieg der Basler Reformation. Dann
traten die ersten Basler Barfüsser 1522/23 aus
dem Orden aus. Ende 1528 befand sich das
Kloster in völliger Auflösung, und 1529 wurde
es geräumt.
Nach der Reformation diente das Kirchenschiff

weiterhin dem Gottesdienst; das Chor
wurde zunächst als obrigkeitliche Fruchtschütte

benützt und später zur Lagerung
verschiedener anderer Materialien verwendet. Von
1794 an diente die Kirche verschiedenen Zwek-
ken, der Lagerung von Kaufmannsgütern und
Salz; nach Aufhebung des Kaufhauses fällt sie
1865 zur freien Verfügung an den Stadtrat
zurück, der sie neu vermietet. 1869 wird dem
Begehren der katholischen Gemeinde Basels,
ihr die Kirche zur Benutzung zu überlassen,

nicht entsprochen; 1875 richtet das
eidgenössische Postdepartement ein provisorisches
Postlokal ein, und 1882 empfiehlt der
Regierungsrat dem Grossen Rat, die Barfüsserkirche

abzureissen; 1894 endlich wird in ihren
Mauern das Historische Museum feierlich
eröffnet.

Ansehen und Einfluss des Basler Konventes
waren nicht bloss von Macht upd Reichtum
getragen, sondern es war vor allem der lebendige
Geist und das innerliche Leben der Brüder, was
das Haus so hervortreten liess. So gab es unter
den Barfüssern von Basel immer bedeutende
Männer. Und lassen wir einige etwas deutlicher
aus der Menge hervortreten, so erkennen wir,
dass damals auch bei den Basler Minoriten die
Gotteserfahrung das Ziel lebendiger Hingabe
war.
Da ist Dietrich Gölin zu nennen, nach den
Ordenschroniken «ein Mann von reinem Wandel,
der strengsten Erfüllung der Regel beflissen





3°

und durch zahlreiche Wunder ausgezeichnet».
Er war um 1270 Lektor und als solcher für die
aszetische und wissenschaftliche Ausbildung
der Novizen besorgt. — Dann «ein Barfuss von
Basel», der in einem Lesestück («Die zwölf
Meister von Paris») mitten unter den grossen
Mystikern mit einem kurzen, gleichnisartigen
Traktat erscheint; er dürfte in der ersten Hälfte
des 14.Jahrhunderts gelebt haben. — Auch der
Chronist Johannes von Winterthur, den man
den ersten Geschichtsschreiber der Schweiz
genannt hat, ist 1328 im Basler Kloster
nachweisbar. — Für die Beziehungen zum Kreis der
«mystischen Gottesfreunde» haben wir erst
spät gewisse Anhaltspunkte. 1386 vollendet
der Basler Minorit Otto von Passau — 1362
Lektor und 1363 Kustos seines Klosters —
seine den Gottesfreunden gewidmete weitverbreitete

Sittenlehre «Die vierundzwanzig Alten

oder der goldene Thron», die als «Vermittler
der mystischen Gedanken literaturgeschichtliche

Bedeutung erlangte».
Der Ernst und die Stille, die nach Wiedereinführung

der Observanz ins Barfüsserkloster
eingezogen waren, förderten das geistige
Leben ausserordentlich, was sich in der Leitung
der Schule und in den vielen Beziehungen der
Brüder zu den bedeutendsten Druckerherren
jener Zeit nur vorteilhaft auswirkte. So war
es nicht verwunderlich, dass 1471 auf dem
Provinzkapitel zu Rufach Basel für das
Gesamtstudium der Theologie der oberdeutschen
Provinz ausersehen wurde. Es unterrichteten
in der Folge eine Reihe gelehrter Männer im
Basler Konvent, unter ihnen der Lektor Franz
Wiler von Basel, Johann Meder und der
Hebraist Konrad Pellikan aus Rufach, der Theologie

und «disciplinae liberales» lehrte. Zu
erwähnen ist auch der «deutsche Schulmeister zu
Barfüssern», Johannes Kolross aus Hochdorf
(Luzern), der neben Kirchenliedern das erste
hochdeutsche Handbüchlein der deutschen
Orthographie mit Anleitung zum Lesen und
Schreiben verfasste. Unter den Predigern der

Barfüsser traten Nikolaus Eyffler (1454) und
Conrad Grütsch hervor. Die gelehrten und
sprachlich eleganten Predigten des letzteren
fanden, noch im 15. Jahrhundert gedruckt,
grosse Verbreitung.
Die vielseitigen und gut fundierten Kenntnisse
der gelehrten Barfüssermönche wussten die
Basler Druckerherren und Verleger zu nützen.
So hat Amerbach die Fortfühung seiner bereits
1489 begonnenen Ausgabe aller Werke des
heiligen Augustinus dem Barfüsser Franz Wiler
(1501) übertragen und nach dessen Versetzung
Konrad Pellikan, der das elfbändige Werk im
Jahre 1506 vollendete. Pellikan war es auch,
der sich unermüdlich für die Verbreitung
reformatorischer Schriften einsetzte und
massgeblich an Adam Petris Drucklegung von
Luthers Übersetzung des Neuen Testaments
beteiligt war. Weil er fürchtete, er könnte
deswegen vom Koch oder Kellermeister des Klosters

vergiftet werden, liess er sich während
eines ganzen Jahres alle Mahlzeiten und
Getränke vom Druckerherrn Adam Petri ins Kloster

schicken!

Ruf und Wertschätzung des Barfüsserklosters
zu Basel waren nicht nur in seiner Blütezeit in
Stadt, Land und Orden vortrefflich; selbst in
den Jahren, als die Brüder hartnäckig um ihre
äussere Machtstellung und ihren Besitz kämpften

— also unmittelbar vor der Einführung der
Observanz — ist nichts von offenkundigen
Misständen im Kloster bekannt. Auch die
Benützung seiner Räumlichkeiten durch das Konzil

von Basel zeugt vom ungeminderten
Ansehen. Nach der Durchführung der «sacra ob-
servantia» war der Basler Konvent noch
achtbarer geworden; dafür sprechen nicht nur der
Aufenthalt des päpstlichen Legaten im Kloster,

sondern auch die Abhaltung der Generalkapitel

der Observanten (1454 und 1472) und
des Provinzkapitels kurz vor dem jähen Ende
(1511).
Als das Gedankengut Martin Luthers Basel er-



31

reichte, war gerade das Barfüsserkloster eine
Hauptstätte der neuen Bewegung —
wahrscheinlich kaum in der Absicht, sich gegen die
Kirche aufzulehnen, sondern eher im ehrlichen
Bemühen, der Reform der Kirche endlich zum
Durchbruch zu verhelfen. Um so erschütternder

ist es, festzustellen, dass die Kirche von
damals unfähig war, ein durchaus ernstzunehmendes

Anliegen aufzufangen und in die rechten

Bahnen zu leiten. Dadurch, dass sie aber
einfach den Bannstrahl schleuderte, sind Stätten

grosser Ausstrahlungskraft — wie der Konvent

der Minoriten zu Basel — für immer
verloren gegangen. P. Bonifaz

Die Augustiner-Eremiten
von Basel und Mariastein

Literatur:

Baer C. H.: Die Kunstdenkmäler des Kt. Basel-Stadt,
Bd. III, S. 197—217. Birkhäuser 1941.
Stückelberg E. A.: Basler Kirchen, Bd. 3, S. 42—55.
Verlag Helbing & Lichtenhahn 1920.

Der Orden der Augustiner-Eremiten entstammt
den italienischen Einsiedler-Vereinigungen und
ist unabhängig von den viel älteren Augustiner
Chorherren. Ihre Regel gründet auf dem
Gedankengut des heiligen Augustinus und ist auf
Selbstheiligung und Seelsorge ausgerichtet. Die
Tracht der Augustinermönche ist eine schwarze
Kutte mit langer schwarzer Kapuze und
schwarzem Ledergürtel. Papst Alexander IV.
bestätigte die Satzungen des Ordens, und Papst
Pius V. reihte sie unter die Bettelorden ein.
Schon zwei Jahrzehnte nach der Gründung
waren sie bereits in deutschen Landen verbreitet.

Der Basler Chronist Christian Wurstisen
weiss für das Jahr 1276 zu berichten: «Es
haben sich auch die Einsiedler Augustiner Ordens
von Mülhausen herauf zu Basel eingenistet» L
Der Rat der Stadt gab ihnen einen bekömmlichen

Platz an der Spiegelgasse. In der Nähe
des Münsterplatzes und der St. Martinskirche,
wo heute das Museum für Völkerkunde steht,
war ihr stilles Kloster. Die Augustiner-Eremiten

genossen das Wohlwollen der weltlichen
und kirchlichen Obrigkeit wie auch die Gunst


	Die Barfüsser im mittelalterlichen Basel

