
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 1-2

Artikel: Ein Gang durch die Geschichte der Basler Kartause

Autor: Robert, Lutz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14

Ein Gang durch die Geschichte
der Basler Kartause

Die Kartause St. Margarethental wurde gegründet

am 12. Dezember 1401. An jenem Tag übergab

der reiche Jakob Zibol, Bürgermeister und
Oberzunftmeister, dem Prior der Freiburger
Kartause die Schlüssel des ehemaligen Bischofshofes

in Kleinbasel. Im März des folgenden
Jahres kamen die drei ersten Mönche nach Basel

und begannen das klösterliche Leben nach
den Satzungen ihres Ordensstifters, des heiligen
Bruno. Nach und nach entstand die für eine
Kartause typische Klosteranlage. Im Ganzen
war Platz für 16 Chormönche und ebenso viele
Laienbrüder.
Wenn wir nach dem Sinn dieser Neugründung
fragen, so stossen wir auf dieselbe Absicht des

Stifters, wie sie fünfzig Jahre früher der
Erbauer der Florentiner Kartause ausgesprochen
hat: «Was mir Gott sonst gegeben, geht auf
Nachkommen über, und ich weiss nicht an
wen; dieses Kloster aber gehört mir auf alle
Zeiten und wird meinen Namen niemals
auslöschen.» Warum Zibol gerade die Kartäuser
nach Basel beruft, mag eine persönliche Vorliebe

zu diesem Orden gewesen sein. Hinter all
dem liegen aber noch tiefere Gründe. Es offenbart

sich darin der Wille des aufstrebenden
Bürgertums nach einer kirchlichen Regeneration.

Bezeichnenderweise wird sie eingeleitet
mit der Berufung der Kartäuser, Angehörige
eines Ordens, der nie reformiert wurde, weil
er nie einer Reform bedurfte. Nur noch ein
Kloster höchster Strenge und ursprünglichster
Observanz, so glaubte man, könne den verheerenden

Misständen die Stirne bieten und die
Diener der Kirche zur Besserung ermahnen.
Die ersten Jahre waren ausgefüllt mit mancherlei

Sorgen. Der Streit mit der benachbarten
St. Theodorspfarrei um verschiedene Pfründenrechte,

die Auseinandersetzungen mit dem eigenen

Orden, der gespalten war in eine römische
und eine avignonesische Partei und schliesslich
die drückende Armut brachten das Kloster fast
an den Rand des Ruins. Leider fehlte es auch
nicht an grundsätzlicher Kritik über die strenge



Lebensform der Kartäuser. Erst die Exemtions-
bulle Papst Martin V. vom 17. Mai 1426
brachte den Mönchen ruhigere Zeiten.
Mit der Einberufung des Konzils nach Basel im
Frühjahr 1431 begann für die Kartause ein
ungeahnter Aufstieg, der sich mit keinem andern
Basler Kloster vergleichen liess. Zwar fand in
der Kartause nie eine offizielle Deputationssitzung

statt, wie etwa in der Predigerkirche,
um so mehr diente sie den Konzilsvätern als

Hort der stillen Einkehr. Kardinallegat Cesa-
rini verweilte drei Monate in jener Abgeschiedenheit

und arbeitete dort seine berühmten
Reformvorschläge aus. Kardinal Otto von
Katalonien entwarf für die Mönche einen
Mondkalender, dessen Gebrauch er dem ganzen Konvent

erklärte. Bischof Aymon von Grenoble
feierte alljährlich die Karwochenliturgie mit
den weissen Mönchen. Reiche Stiftungen,
wunderbare Glasmalereien, besonders aber die vielen

Gräber von Konzilsvätern in der Kirche
bezeugen bis auf den heutigen Tag jene glanzvolle

Zeit und die tiefe Ehrerbietung gegenüber
dem Kloster.
Die Kartause verdankt ihre Blütezeit nicht nur
dem Konzil. Damals standen auch hervorragende

Prioren dem Konvente vor. Prior Heinrich

Arnold von Ahlfeld (1401—1480), der
Schreiber der Chronik über die Gründung der
Basler Kartause, verfasste eine grosse Zahl von
Homilien über die Sonntagsevangelien. Sie
ruhen auf dem Fundament einer mystischen
Theologie und geben uns Einblick in die
Kartäuserspiritualität, wie sie zu jener Zeit im
Basler Kloster vorherrschte. Nur selten verliess
der Prior das Kloster, was jedesmal grosses
Aufsehen unter den Leuten erregte, die auf seine
ehrwürdige Gestalt hinwiesen und sich
zuflüsterten: «Seht, da kommt der Vater aus der
Kartaus.» Sein Nachfolger, Jakob Lauber,
Doktor der freien Künste und der Rechte, war
eine ganz andere Persönlichkeit. Als Gelehrter
brachte er etwas vom neuen Geist des Humanismus

in die Kartause. Er vergrösserte die

Bibliothek so, dass sie weit über die Klostermauern

hinaus Beachtung fand. Immer mehr
wurde sie Anziehungspunkt der Humanisten.
Für das rasche Wachsen der Klosterbibliothek
waren aber auch die Basler Buchdrucker
verantwortlich. Sie machten es sich zur Gewohnheit,

jeden Erstdruck, der die Presse verliess,
den Kartäusern zu schenken. Besonders Johannes

Amerbach unterhielt enge Beziehungen mit
der Kartause. An der Rheingasse in Kleinbasel
errichtete er seine berühmte Offizin. Sein erster
Sohn bekam den Namen Bruno, und die
folgende Tochter wurde nach der Patronin der
Kartause Margarethe getauft.
Nicht nur die neuen Bücher trugen den Geist
des Humanismus ins Kloster, es baten auch
Männer um Aufnahme in die Basler Kartause,
welche diesen neuen Geist verkörperten: Johannes

Heynlin a Lapide, Hieronymus Zschecken-
bürlin, Gregorius Zimmermann und Ludwig
Moser. Alle diese Leute vertraten einen Humanismus

christlich-kirchlicher Richtung. Sie
wünschten dringend eine Reform der Kirche,
verhielten sich aber keineswegs ablehnend
gegen sie. Ein festes Band hielt sie zusammen: der
scholastische Realismus, die «via antiqua». Er
lag in heftigem Kampf gegen die «via mo-
derna», die sich zum Nominalismus bekannte,
wie er bei den Franziskanern und Augustinern
gelehrt wurde. So gehörte es fast zur
Selbstverständlichkeit, dass sich diese Männer,
angeregt durch die Basler Diözesansynode von
1504, in den Diepst der Erneuerung der Kirche

und ihrer Fröfnmigkeitsform stellten. Zwar
durften die Kartäuser auf Grund ihrer Ordensstatuten

keine Predigttätigkeit ausüben, doch
war es ihnen erlaubt, schriftstellerisch zu wirken

nach dem Grundsatz, «wenn wir das
Evangelium nicht mit dem Munde verkünden können,

wollen wir es mit der Feder tun». Johannes

Heynlin entwarf eine Anleitung zur Feier
der heiligen Messe. Dieses Büchlein erfreute sich
bis zum Ende des 16. Jahrhunderts grosser
Beliebtheit. Zur Besserung des geistlichen Lebens





!7

in den Klöstern und zur Unterweisung der
Novizen schrieb ein Basler Kartäuser zwei Traktate

und liess sie im Jahre 1513 bei Martin Flach
in Strassburg drucken. Schliesslich ist noch die
Übersetzertätigkeit von Pater Ludwig Moser

erwähnenswert. Für die Laienwelt edierte
er geistliche Traktate von Augustinus, Bernhard,

Thomas von Aquin und Bonaventura in
deutscher Sprache, «um die Seele Gott näher
zu bringen», wie er im Vorwort erklärte.
Wie die meisten Humanisten in der Welt draus-
sen, nahmen auch die Basler Kartäuser die ersten
reformatorischen Schriften freundlich auf.
Aber dann trat eine Änderung ein: in Luthers
Galaterkommentar schrieb der Bibliothekar,
Pater Georg Carpentarius (Pontanus) aus
Brugg, der Verfasser sei seit zwei Jahren aus
der Kirche ausgeschlossen, weshalb man den
Kommentar mit Vorsicht oder besser nicht
lesen solle. Von 1523 an stellten sich die
Kartäuser ganz gegen die reformatorische
Entwicklung. Ihre humanistischen Ideale brachen
jäh zusammen. Nur noch der Ordensgeist
leitete die Mönche durch die Stürme der kommenden

Jahre. Während sich die übrigen Klöster
der Stadt langsam leerten, führten die weissen
Mönche ihr monastisches Leben trotz schwersten

Anfechtungen unverzagt weiter. Nur zwei
Laienbrüder folgten dem Ratsmandat von 1525
und verliessen das Kloster. Dank dieser grossen
Beharrlichkeit ihrer Insassen wurde es nie
eigentlich aufgehoben. Im Jahre 1532 kam es
zu einem Vergleich zwischen der neugläubigen
Stadt und der Kartause. Die Mönche konnten
ihre gottesdienstlichen Handlungen wieder in
voller Freiheit ausüben, und vom Klostergut
durfte nichts veräussert werden ohne ihre
Einwilligung. Hingegen blieb die Verordnung von
1525 bestehen, welche dem Kloster die
Aufnahme von Novizen untersagte. So war auch
die Kartause als letzte klösterliche Institution
Basels zum Aussterben verurteilt. Der letzte
Basler Kartäuser starb 1564. Im Nekrologium
des Generalkapitels lesen wir darüber folgen¬

des: «Es starb Thomas, der letzte und einzige
Mönch des Basler Hauses, der 30 Jahre und
darüber bis in den Tod im Hause ausgeharrt
hat.» Lange blieb das Kloster leer, bis die Stadt
1669 in seinen Gebäuden ein Waisenhaus
errichtete. Als im Jahre 1771 die Zellen
abgerissen wurden, kam unter einem Balken der
zweiten Zelle, sorgfältig eingemauert, eine aus
Holz verfertigte Büchse zum Vorschein. Sie
enthielt das Bekenntnis des Bruder Martin
Ströulin, datiert vom Magdalenentag 1458.
Wir erkennen aus diesem Schriftstück eine tief
mystische Religiosität. Es beweist, wie rein und
unentwegt die Basler Kartäuser dem Geiste
ihres Ordensstifters nacheiferten, und dies in
einer Zeit, wo die Kirche ihrer grössten Krise
entgegenging. Wir schliessen uns dem Urteil
von J. Schweizer, dem kritischen Darsteller der
Geschichte der Basler Kartause an, welcher
sagt: «So kann uns dieses bescheidene Dokument

ein Stück kartäusischer Frömmigkeit vor
Augen stellen, wie sie im Basler Kloster
geherrscht hat. In ihr mag auch im Grunde die
Stärke liegen, die sich im Kampf mit
Reformation und Obrigkeit offenbarte und es als um
so bedauernswerter erscheinen lässt, dass dem
Basler Haus ein solches Ende beschieden war.»

Lutz Robert

Quellen und Literatur:

Universitätsbibliothek Basel: Verschiedene Handschriften
und Drucke aus der Basler Kartause.

Basler Chroniken Bd. 1.

Statuta et privilégia ordinis Cartusiensis. Basel 1510.
Schweizer J. : Aus der Geschichte der Basler Kartaus,
113. Neujahrsblatt, herausgegeben von der Gesellschaft
zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen 1935.
Wackernagel Rudolf: Geschichte der Stadt Basel. 3 Bde.
Basel 1911.


	Ein Gang durch die Geschichte der Basler Kartause

