
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 1-2

Artikel: Das St. Albankloster : ein burgundisches Kulturzentrum

Autor: Ladner, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4

Das St. Albankloster — ein
burgundisches Kulturzentrum



5

Ganz im Osten des Turm- und Giebelkranzes,
der das Grossbasler Rheinbord ziert, beherrscht
die St. Albankirche — zwar nur wenig erhoben
über die umliegenden Gebäude — eine
eigentümliche Siedlung. Eigentümlich ist sie, ein
Glanz längst vergangener Zeiten ruht auf ihr;
in ihrer Abgeschlossenheit scheint sie kaum
berührt vom impulsiven Leben der benachbarten
Stadt, verträumt, aber doch gepackt und
mitgerissen vom Gang der Geschichte, denn schon
früh hat sich die Industrie eingefunden! Ein
Schimmer von Fremdartigkeit gibt der Siedlung

ihren Reiz: es ist ein Stück Basel, und
doch ganz verschieden von den so traulichen
Plätzen unserer Altstadt.

>»•

Schon im frühen Mittelalter, als Basel kaum
grösser war als die Bischofsburg mit dem
damals noch bescheidenen Münster und der St.-
Martinskirche, muss sich im Tal gegen die Birs
hin ein kleines Gotteshaus befunden haben, dessen

Patron dem ganzen Gebiet den Namen
gegeben hat: St. Alban. In einer Handschrift des

9. Jahrhunderts vom Martyrologium Hierony-
mianum steht unter dem 24. Mai der folgende
Eintrag: «Basilea civitate sancti Albani mar-
tyris». Ob dabei eine Identität mit dem Proto-
martyr Englands oder mit dem in Mainz
verehrten St. Alban besteht, oder ob der Basler
Heilige ein eigener, einheimischer Märtyrer
gewesen sei, lässt sich nicht genau entscheiden und
spielt auch für die Geschichte der St. Albankirche

keine grosse Rolle. Wahrscheinlich war
unsere Kirche zunächst dem englischen Heiligen

geweiht, der über das gallische Festland als

merowingischer, später als fränkischer Heiliger

in der Rheingegend bekannt wurde. Im
Laufe des 11. Jahrhunderts scheint dann im
Zusammenhang mit dem sich ausbreitenden
Mainzer Albankult eine Verwechslung der beiden

Heiligen eingetreten zu sein. So ist
anzunehmen, dass Bischof Burkhard in unserm
Gotteshaus den Mainzer Heiligen verehrte. Jeden¬

falls entsprach die Lage dieser frühesten,
vermutlich dreischiffigen Kirche genau der heutigen,

und ihrer Funktion nach war sie zweifellos
Pfarrkirche für den oberen Teil von Grossbasel.
Lange hat dieses Kirchlein vor den
Stadtmauern dahingeträumt, und kaum wohl hätte
es sich mit solcher Zähigkeit einen Platz in der
Basler Geschichte verschafft, wenn es nicht in
einem ganz entscheidenden Moment seiner
Existenz mit dem grossen Weltgeschehen
verknüpft worden wäre.

Das Bistum Basel ist mitten im Komplex der
durch die karolingische Reichsteilung zerschnittenen

Gebiete gelegen. Einmal zum Mittelreich
Lothars gehörend, wird es schon 870 auf die
Seite Ludwigs des Deutschen geschlagen, der es

aber bald wieder an das neu entstehende
Königreich Burgund verliert. Schon nach rund
hundert Jahren gelingt es Kaiser Heinrich II.,
das Basler Bistum wieder ans Reich zu bringen,
und Kaiser Konrad III. kann sich endgültig als
Erbe Hochburgunds betrachten. Damit ist die
kulturelle Bedeutung des Bistums gegeben, weil
es am Schneidepunkt der sowohl vom
burgundisch-welschen, als auch vom deutsch-germanischen

Bereich ausgehenden Kulturströme liegt.
Die geistige Verbundenheit zeigt sich deutlich
im Abhängigkeitsverhältnis des Basler Bischofs
vom Metropoliten in Besançon.
Knapp ein halbes Jahrhundert später wird unser

Bistum in den erschütternden Kampf
zwischen Kaiser und Papst hineingezogen. Durch
ganz Zentraleuropa flammt der Investiturstreit,
die Auseinandersetzung zwischen kirchlichen
Reformbewegungen und weltlichen Machtansprüchen.

Im Brennpunkt stehen Kaiser Heinrich

IV. und Papst Gregor VII.; zur gleichen
Zeit sitzt Burkhard aus dem Geschlecht der
Grafen von Fénis auf dem Basler Bischofsstuhl.
Bischof Burkhard ist kein Unbekannter im
Reich: vor seiner Erhebung zum Basler Bischof
weilt er als Kämmerer am Hof des Mainzer
Erzbischofs, des bedeutendsten Kirchenfürsten



6

des Reichs, im Herzen des politischen Lebens.
1072 wird er Bischof von Basel, und dies mit
ziemlich sicherer Befürwortung des Kaisers.
Unterdessen spannt sich die Lage zwischen Gregor

und Heinrich immer mehr bis zu der
bekannten Banndrohung des Papstes und der
Antwort des Kaisers zu Beginn des Jahres 1076.
Alles will sich überstürzen: der Absetzung Heinrichs

durch den Papst folgt der vergebliche
Versuch des Kaisers, seine Oppositionspartei in
Deutschland zu brechen, die Kapitulation zu
Tibur und die Unterwerfung unter das Papsttum

im Garig nach Canossa. Überall spielt dabei

Bischof Burkhard eine wichtige Rolle, denn
obwohl zwar als Bischof untadelig, bleibt er
immer ein treuer Freund des Kaisers, begibt
sich mehrmals in dessen Angelegenheiten nach
Italien und ist sogar bei der Lossprechung in
Canossa anwesend.
Dieser bedeutende Bischof sorgt aber auch während

der Wirren für sein Bistum und ganz
besonders für seine Stadt Basel. Er ist es, der aus
der unansehnlichen St. Albankirche ein Kloster
macht und ganz zu Beginn des zwölften
Jahrhunderts die Reformmönche aus Cluny herbeiruft.

St. Alban wird 1102 ein eigentliches Prio-
rat, das direkt dem burgundischen Mutterhaus
untersteht. Die Bedeutung dieser Gründung
liegt darin, dass Basel nicht nur ein erstes Kloster

erhält, sondern dass von neuem die
Beziehungen zum französisch-burgundischen Kulturkreis

in ganz besonderer Weise geknüpft werden,

dass von jetzt an ein Stück Burgund, das
ein unverkennbar neuartiges Element in unser
Stadtbild bringt, bei Basel lebt. St. Alban ist
zwar nicht das einzige Cluniazenserpriorat auf
dem Boden der heutigen Schweiz; eine stattliche

Anzahl weiterer Priorate entsteht um die
gleiche Zeit in der Westschweiz und im Elsass,
unter denen aber St. Alban eines der
bedeutendsten ist.
In der Gründungsurkunde sorgt Bischof Burkhard

weitblickend für den Unterhalt des neuen
Klosters: zahlreiche Höfe und Zehnten werden

an die Stiftung vergabt, um das leibliche Wohl
der Mönche zu gewährleisten. Die Päpste ihrerseits

nehmen das Kloster in apostolischen
Schutz und bestätigen in manchen Bullen seine
Freiheiten und Besitztümer.
Das ganze Gebiet zwischen Stadtmauer und
Birs gehört den Mönchen zu eigen. Hier müssen
sie zunächst den Wald roden, das Feld bebauen
und vor allem ihr Kloster um das alte Gotteshaus

herum errichten. Die bestehende Kirche
genügt dem ausgeprägten Chordienst der Clu-
niazenser nicht mehr, deshalb erweitern sie die
Choranlage. Kirche und Klostergebäulichkei-
ten schliessen den schönen Kreuzgang ein. Die
Klostergebäude enthalten in den zweigeschossigen

Ost- und Westflügeln die für alle Clunia-
zenserpriorate typische Marienkapelle, die
Sakristei, den Aufenthaltsraum der Mönche, das

Dormitorium, ein Krankenzimmer, die Bibliothek

und Räume, wo die Vorräte aufbewahrt
werden. Im dreigeschossigen Nordflügel gegen
den Rhein hin befindet sich der Speiseraum
(Refectorium), die Küche und die Stube des

Priors. — Neben dieser Arbeit für ihr eigenes
Wohl ist den Mönchen die ganze Seelsorge in
der Stadt übertragen, um die sich der
Domklerus nicht kümmert. Wenn auch der klösterliche

Besitz in der Stadt klein ist — St. Martin
gehört zum Beispiel dem Kloster —, so ist die
geistliche Macht um so grösser. Daneben dürfen
wir nicht vergessen, dass St. Alban kein
feudales Kloster ist; Beziehungen zum Adel oder
zur reichen Bürgerschaft lassen sich kaum
feststellen. Ein fremder, französischer Geist
herrscht, der dem Kloster den Charakter des

Abgekehrtseins nach Westen hin gibt. — Auch
in Kleinbasel übt St. Alban die Seelsorge aus,
denn schon bei der Gründung überträgt ihm
Bischof Burkhard die Kirche von St. Theodor
samt Zubehör. Damit ist der Prior Grundherr
eines Gebietes in der Diözese Konstanz, auf
dem als weltlicher Herr der Bischof von Basel
gebietet.
Das eigentliche Kerngebiet des Klosters liegt im



7

Tal ganz um das Gotteshaus herum. Hier bildet
sich eine Ansiedlung von gewerbetreibenden
Leuten, die den wirtschaftlichen Unterhalt des
Priorats fördern. Es sind Eigenleute des
Klosters: die Müller (schon 1102 erwähnt), Schleifer,

der Klosterbäcker, ein Schmied, Gärtner,
Schneider, Hirt, Bannwart, Amtmann und
Sigrist. Über sie übt der Prior im ganzen Gebiet

der klösterlichen Grundherrschaft die niedere
Gerichtsbarkeit aus, während der Bischof sich
die hohe reserviert. Als Schirmvogt über diese
linksrheinischen Klostergüter werden die Grafen

von Homburg eingesetzt, jedoch ohne
Macht der Gerichtsbarkeit. Erst im Zusammenhang

mit dem Verlust der städtischen Vogtei
massen sich anfangs des 13. Jahrhunderts die



8

Homburger das Gericht im Klosterbezirk an.
Dagegen wehrt sich freilich der Prior. Aber
nur mit Hilfe des grossen Bischofs Heinrich von
Thun kann ein Schiedsgericht 1221 dem Grafen

Werner II. von Homburg jegliche richterliche

Tätigkeit aberkennen. Wie die hohe
Gerichtsbarkeit im Klosterbezirk gehandhabt
wird, zeigt ein Weistum aus der Mitte des 13.
Jahrhunderts: bei blutigem Vergehen ladet der
Prior den Schuldigen und zugleich den bischöflichen

Beamten, dem die hohe Gerichtsbarkeit
zusteht, ein, und zusammen setzen sie sich unter
die Linde vor dem Kloster, um Recht zu
sprechen. Die Geldbussen werden unter Prior und
Beamte geteilt; sobald aber blutig gerichtet
wird, entfernt sich der Prior und überlässt
seinen Platz neben dem Schultheissen einem
Stellvertreter. — Erst als der Bischof selbst die hohe
Gerichtsbarkeit über sein Bistum verliert und
Rudolf von Habsburg überall seine Beamten
einsetzt, erscheinen als königliche Rechtsprecher

die Edeln von Biedertan auf dem Klostergebiet.

Dieser Zustand dauert bis zur Schlacht
bei Sempach 1386, wo langsam der habsbur-
gische Einfluss zurückgedämmt wird. Ein Versuch

von seiten der Herzöge von Österreich,
das gesamte Gericht in ihre Hände zu nehmen,
misslingt, denn schon 1383 geht es zusammen
mit der niederen Gerichtsbarkeit an den Rat
der Stadt Basel über.

In diesem rechtlich geschlossenen Rahmen spielt
sich das Leben der Mönche ab, so wie es
grundsätzlich die Statuten der Kongregation von
Cluny (1146) beschreiben: Strenge und Gehorsam

im Innern, Wohltätigkeit und Gastfreundlichkeit

nach aussen. Das cluniazensische Re-
formmönchtum, eine der wichtigsten Stützen
des hochmittelalterlichen Papsttums im Kampf
gegen den Kaiser und die ebenso reich als
untätig gewordenen Benediktinerklöster, ist sehr
straff gegliedert; die oberste Leitung des Ordens
liegt in den Händen des Abtes von Cluny, der
seinerseits unmittelbar dem Papst unterstellt

ist. Alle Tochterklöster, sofern sie direkte
Gründungen von Cluny sind, unterstehen einem
Prior, der vom Abt eingesetzt wird und ihm
verantwortlich ist. Damit sich der Ordensgeist
und das gemeinsame Anliegen jedem Mitglied
tief einprägt, müssen alle angehenden Mönche
ihr Noviziat im Mutterkloster absolvieren.
Auch später bleibt der Kontakt zwischen Cluny
und den einzelnen Prioraten bestehen.
Bindeglieder bilden die Generalkapitel, die bis ins
13. Jahrhundert zurückreichen. Visitatoren
inspizieren jährlich jedes Priorat, vermerken
Wohlbefinden und Mängel und legen ihren
Bericht dem Generalkapitel vor, das normalerweise

am dritten Sonntag nach Pfingsten tagt
und vor dem die Prioren erscheinen müssen.
Das Kapitel fällt Entscheidungen, erteilt
Ermahnungen und Weisungen. — Da hören wir
von einer Vergrösserung der St. Albankirche
in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts, die
infolge des Parochienstreites nötig wird. Die
Kirche erhält einen neuen Chorbau, die
Klostergebäude werden erweitert und verschönert.
Um 1300 ist der Bau zwar nicht ganz vollendet
— dem Chor fehlt noch das Dach — aber sonst
scheint das Kloster in gutem Zustand zu sein.
Ein halbes Jahrhundert später aber bricht ein
schrecklicher Brand, am Abend des Erdbebentages

(1356), in den schon zusammengestürzten
Klostergebäuden aus und vernichtet sie
vollends; nur die erst kürzlich neugebaute Kirche
leidet wahrscheinlich keinen Schaden. Rasch
bemüht man sich um den Wiederaufbau. Schon
am 9. Mai 1365 berichten die Visitatoren, dass
«die während des Erdbebens zusammengestürzten

Gebäude gut und lobenswert instand gesetzt
seien und würden.» Am 13. Mai 1375 schliesslich

wird der Prior von St. Alban besonders
gelobt, weil er sein Priorat, das er vielfach
verschuldet und sonst in schlechtem Zustand
übernommen, durch gute Verwaltung wiederhergestellt

habe. — Nicht einmal fünfzig Jahre kann
sich der Konvent seines Gedeihens erfreuen.
Die schreckliche Feuersbrunst von 1417 richtet



9

nicht nur das Kloster, sondern beinahe die
ganze Pfarrei zugrunde; vor allem sind Turm,
Chordach, Kreuzgang und Refektorium
verwüstet. Obwohl zwar der Abt von Cluny
sofort Hilfe schickt und zur finanziellen Sanierung

das oberelsässische Priorat Biesheim
inkorporiert, erholt sich St. Alban nur sehr langsam.

Etwa die Hälfte der Mönche muss in
andere Priorate ziehen, was sich natürlich für die
Gemeinschaft nicht zum Besten auswirkt. Unter
grossen Schwierigkeiten werden die Reparaturarbeiten

aufgenommen: Kirche und Kreuzgang
zuerst, denn sie sind am wichtigsten für den
Kult, dann folgen der Neubau des Glockenturms

(1435—1457) und die Wiederherstellung
der Klostergebäude. 1455 melden die Visitatoren,

dass St. Alban mit Paramenten und
Kelchen aufs beste versehen sei. Vor allem aber
erkundigen sich die Visitatoren nach dem geistigen

Stand der Priorate, nach der Anzahl der
darin wohnenden Mönche — in Basel sollen es

zwölf sein —, nach der Regelmässigkeit der
Gottesdienste. Da lesen wir zum Beispiel in den
Rechenschaftsberichten, dass sich das Kloster
gut hält («bene se habet spiritualiter et tempo-
raliter», 1275), oder aber dass Mönche fehlen
und dass es sonst noch viel zu tadeln und
korrigieren gibt, «videlicet de silentio claustri, et
camiseis lineis, et de stratis» (1276). 1289 wohnen

neun Mönche zusammen, wovon sieben
mit dem Prior geweihte Priester sind; neben
ihnen leben zwei Laienbrüder und eine
Laienschwester im Kloster. An Hand dieser Dokumente

lässt sich ein Blick in das Leben eines
Priorates tun. Immer wieder geht daraus hervor,

wie stark die Liturgie in den Vordergrund
tritt. Cluny ist darin ein Hauptanreger für die
mittelalterliche Kirche; schon am Ende des
10. Jahrhunderts wird ein Gedächtnistag aller
Seelen eingeführt; weiter findet das allerheilig-
ste Alterssakrament ganz besondere Verehrung.
Stundengebet im Chor und Gottesdienst füllen
die meiste Zeit eines Mönchslebens aus. Dass
darunter die Klosterschule in den Hintergrund

gedrängt wird, ist begreiflich. Nie hat sich das
St. Albankloster als ein Zentrum wissenschaftlichen

Strebens hervorgetan oder sich gar in
die Auseinandersetzung der Geister im
spätmittelalterlichen Basel eingeschaltet. Weder die
junge Universität, noch die Basler Druckerherren

finden hier Gelehrte oder eine grosse
Bibliothek mit wertvollen Handschriften.
St. Albans Stärke beruht neben dem Chordienst
auf der seelsorglichcn Betreuung der Stadt Basel.

Allerdings bestreitet das Cluniazenserprio-
rat diese Aufgabe nicht allein, denn schon
anfangs 12. Jahrhundert wird St. Leonhard
gegründet und als Augustinerchorherrenstift
eingerichtet; ihm folgen im Laufe des 13.
Jahrhunderts die Prediger- und Barfüssermcnche,
zuletzt noch die Deutschordensritter. Weil
diese neuen Kirchen in der Parochie St. Albans
liegen, muss das Kloster seine Zustimmung zur
Abhaltung von Gottesdiensten geben. Es tut
dies zwar nicht gern, höchstens dem Bischof zu
Willen, weil dadurch seine Macht und sein Ein-
fluss in der Stadt vermindert wird. Aber
gerade diese Macht, die es trotz allem noch besitzt,
erweckt den Neid der Domherren, die jetzt auf
einmal seit unvordenklichen Zeiten das Recht
gehabt haben wollen, den Anwohnern der alten
Stadt vom Lahnengässchen (Lailos Turm) an
aufwärts bis zur Stadtmauer die Sakramente
spenden zu dürfen. 1256 bricht der Streit (Pa-
rochienstreit genannt) aus: Bischof Berthold
bestätigt die Ansprüche der Domgeistlichkeit
und weist dem Kloster als Entgelt für das
abzutretende Gebiet die Kirche in Kembs zu. Doch
auch der Konvent besteht auf seinem Recht;
Papst Alexander IV. wird als letzte Instanz
angerufen, AbtYvo von Cluny entsendet Boten
nach Basel, Kardinal Ottobonus, päpstlicher
Auditor in der Streitsache, verfügt, dass das

Kloster in den Besitz seines Rechtes einzuführen

sei; endlich entscheiden Erzbischof von
Tarentaise und Magister Bartholomeus von
Reggio am 15. Mai 1259 in Anagni den Lall
zugunsten des Klosters, allerdings so, dass



10

St. Alban den Kirchenschatz von St. Theodor
dem Domstift abtreten muss. Obwohl damit der
Streit offiziell geschlichtet ist, glimmt er im
stillen langsam weiter. Wir dürfen nicht
vergessen, dass St. Alban unter französischem Ein-
fluss steht, dass viele Mönche kaum die deutsche

Sprache verstehen und dass sich damit der
Kontakt mit der sich vergrössernden Stadt
mehr und mehr verliert. Auch die Übertragung
des Plebenats auf einen Weltgeistlichen statt
eines Mönchs bringt keinen grossen Nutzen.
Immer zahlreicher werden diejenigen Bürger,
die ihren Begräbnisplatz beim Münster wählen.
1471 richtet das Domstift ein eigenes Münster-
plebenat ein, das 1503 von St. Alban anerkannt
werden muss.
Doch gibt es jährlich gemeinsame Anlässe mit
den übrigen Kirchen der Stadt, die dem
religiösen Leben des mittelalterlichen Basels das

Gepräge geben. Einer der bekanntesten ist die

grosse Bittprozession, an der die Geistlichkeit
und die Gläubigen von St. Martin, St. Leonhard
und St. Peter am 25. April vom Münster zur
St. Albankirche ziehen, wo ein Mönch des Klosters

das Bittamt zelebriert. «Beim Opfergesang
— so lesen wir im Brilinger Ceremoniale —
schreiten die Herren Prälaten, Domherren und
Assisii der Domkirche, dann der Probst, der
Dekan und die Chorherren von St. Peter und
die Übrigen zur Opferung». Die Prozession
endet im Münster. An den Tagen vor Himmelfahrt

dagegen ziehen die Mönche, das Kreuz
vorantragend, zum Münster; gleichfalls am
Fronleichnamsfest, wo sie an der grossen,
allgemeinen Prozession teilnehmen.

Wie die Gründung des Klosters im engsten
Zusammenhang mit dem grossen Weltgeschehen
steht, wurde oben angedeutet. Aus späterer Zeit
finden sich ebenfalls Momente, die das St. Al-
banpriorat mit der weiteren Aussenwelt
verbinden. Wenn jetzt nicht mehr der ganze Konvent

dafür Zeugnis ablegt, so gibt es doch ein¬

zelne Prioren, die über ihren engeren
Arbeitskreishinauswirken. Der wichtigste und bekannteste

unter ihnen ist Johannes Stocker. — Die
erste Hälfte des 14. Jahrhunderts ist
gekennzeichnet durch die Politik des französischen
Königs Philipp IV., der u.a.das Exil der Päpste
in Avignon (1305 bis 1378) erzwingt, das eine
starke Französisierung der Kurie zur Folge hat.
Das alte Römische Reich Deutscher Nation ist
praktisch zerfallen; wenn auch einzelne Könige
den Reichsgedanken aufnehmen, so fehlt doch
meist die Einheit zwischen Kirche und Reich.
Bald wird zudem die über hundert Jahre
dauernde Auseinandersetzung zwischen Frankreich
und England hereinbrechen. Es ist die Zeit, in
der die Städte ihre Kräfte entfalten und die
Regierungen selbst übernehmen; Bürgertum und
Zünfte sind die tragenden Elemente. Auch in
Basel macht sich das bemerkbar. Zwar bleibt
der Bischof als Reichsfürst Herr über Stadt und
Bistum, das zum grössten Teil im
französischsprechenden Jura liegt, aber praktisch wird die
Stadt von ihren eigenen Bürgern regiert. Die
Diskrepanz zwischen Bischof und Stadt zeigt
sich vor allem dann, wenn ein ausländischer
Bischof keinen Kontakt mit der Stadt findet,
oder wenn er als Reichsfürst andere Interessen
verfolgt. Starke Persönlichkeiten wie Peter von
Aspelt, seit 1306 Erzbischof von Mainz, oder
Otto von Grandson setzen sich trotz ihrer
ausländischen Herkunft durch. Bei schwächeren
jedoch, wie etwa bei den Welschen Gerhard von
Wippingen und Johann von Chalon, kommt
es zum Schisma: das Domkapitel anerkennt die
vom Papst eingesetzten Oberhirten nicht und
wählt einen eigenen, was Basel das Interdikt
einträgt. Johann von Chalon kann sich zwar
gegen den unrechtmässigen Lüthold von Röteln
behaupten, doch residiert er nie in seiner
Bischofsstadt. Als ihn der Papst zum Bischof von
Langres ernennt mit dem Recht, die Administration

seines Basler Bistums beibehalten zu
dürfen, tritt plötzlich wieder St. Alban in das
Gesichtsfeld. Den geeigneten Mann für die bi-





12

schöfliche Verwaltung Basels findet der abwesende

Oberhirte im Prior Johannes Stocker, der
am 13. April 1327 als Prior von St. Morand zu
Altkirch ins St. Albankloster kommt und 1329
zum Generalvikar des Bistums ernannt wird,
wo er in den folgenden Jahren seine Herrschkraft

zeigt. 1335 finden ihn die Visitatoren
nicht im Kloster, weil er sich aus der Stadt
flüchten muss, um den Nachstellungen eines
Gegners zu entgehen. Im ganzen gesehen ist es
eine unruhige Zeit, der eine souveräne Führung
fehlt.
Auch Cluny hat den Höhepunkt seiner Macht
überschritten, und es ist anzunehmen, dass mit
der Preisgabe der Exemption (das heisst der
direkten Abhängigkeit vom Papst) und mit der
Unterstellung der Abtei unter den französischen

König (1258), wodurch der allmähliche
Niedergang eingeleitet ist, die Kurie die Prio-
rate immer häufiger selbst besetzt. Dass
Beziehungen zwischen Kurie und St. Albankloster
bestehen, zeigen die Register der päpstlichen
Kollektoren mit den Aufzeichnungen der
Abgaben und Zehnten für das Heilige Land und
den Papst, die bezeichnenderweise in unserm
Kloster liegen, weil frühere Prioren als Sub-
kollektoren tätig gewesen sind. Erwähnt sei

jener Zwischenfall, als Papst Clemens V. 1306
durch seinen Generalkollektor Petrus Duranti
die Rückstände einziehen lassen will, dem Prior
Haimo aber die Register nicht herausgibt. Es
kommt zum Prozess in Rom: über den Prior
wird die Exkommunikation pnd über das Kloster

das Interdikt erklärt. — Mehr noch macht
sich das dem avignonesischen Exil folgende
Schisma im St. Albankloster bemerkbar. Prior
Hugo de Palacio (seit 1375) steht zusammen
mit dem Abt von Cluny und der Stadt Basel
auf der Seite des schismatischen Avignonenser
Papstes Clemens VII.; als 1387 das Hochstift
im Zusammenhang mit politischen Bewegungen
zur römischen Observanz übergeht, macht auch
St. Alban die Schwenkung mit. Die Anhänger
des römischen Papstes Urban VI. vertreiben

Hugo, verbinden sich mit dem in Basel weilenden

päpstlichen Nuntius und wählen als neuen
Prior Stephan Tegenlin, den früheren Kustos
des Klosters. Der Konvent wird im November
1387 ausdrücklich von allen Verpflichtungen
gegenüber dem zu Clemens haltenden Abt von
Cluny entbunden. Im April 1394 jedoch wird
Stephan vom Abt von Cluny abgesetzt, nicht
etwa wegen des Unterschiedes in der Observanz,

sondern weil er ein Eindringling aus
einem andern Orden sei und schlecht
gewirtschaftet habe.
Unter den uns besser bekannten Prioren muss
Stephans Nachfolger genannt werden, Rudolf
von Brünighofen, dessen monumentaler
Epitaph heute noch im Historischen Museum zu
sehen ist. 1358 erscheint er als Mönch zu St.
Alban, 1362 als Prior zu Seiden (bei Freiburg
i. Br.), 1378 bekleidet er das Amt eines Prokurators

in Basel, 1381 das des Prior vicarius
generalis im St. Albankloster und von 1395 bis
1405 ist er dort als Prior bezeugt. 1393 verwaltet

er gleichzeitig noch das Priorat Biesheim
im Elsass. Eine ruhige Zeit scheint anzubrechen,
doch da setzt unter Prior Ulrich von Bisel die

grosse Feuersbrunst von 1417 allen Illusionen
ein Ende. So tatkräftig sich Ulrich und sein
Nachfolger Peter Löwlein (1438—1459) gegen
den Untergang wehren, die Kriege der 1440er
Jahre lasten schwer auf dem Kloster. Die
innere Stärke ist gebrochen, die Mönche ziehen
zum Teil fort und wegen der Schulden ist der
Konvent indiziert. Am höchsten steht die Not
unter Prior Johann Brant (1459—1468); der
Rat von Basel schreibt wiederholt dem Abt von
Cluny um Behebung der misslichen Zustände,
doch auch nach dem Tod Johanns kommt es zu
nichts Dauerhaftem. Eine Reihe von fremden,
meist französischen Administratoren kann den
Untergang nicht aufhalten. Einzig der Prior
Johann Blattner (1476) bringt während fast
zwei Jahrzehnten eine gewisse Ordnung
zustande, ersichtlich aus einem sorgfältig
angelegten Zinsbuch und Urbar, doch will er sich



!3

als Basler den aus Cluny kommenden Ordnungen

und Ermahnungen kaum beugen. — Der
letzte Prior von altem mönchischem Geist tritt
uns im späteren Bischof Christoph vonUtten-
heim entgegen. Er sorgt für die strikte Observanz

des klösterlichen Lebens, zieht strenge
Mönche aus St. Morand (Altkirch) heran und
regelt die Streitigkeiten zwischen Kloster und
Stadt. Kaum verlässt er St. Alban, um auf den
Basler Bischofsstuhl zu steigen, als schon wieder
fremde, welsche Prioren in kurzem Abstand
aufeinander folgen, die der hereinbrechenden
Verwirrung keinen Aufhalt mehr gebieten können.
Ein neues Zeitalter hebt an, Basel öffnet dem
Humanismus die Tore, verbündet sich mit den
Orten der Eidgenossen und tritt damit in
politischen Gegensatz zu Frankreich. Jetzt werden
die Gesandten aus Cluny nicht mehr in die
Stadt eingelassen; das Kloster ist sichtbar dem
Untergang geweiht. Im Umbruch der Zeit
erfolgt die Reformation, von der auch St. Alban
nicht ausgenommen wird. 1521 finden wir als
Leutpriester des Klosters den späteren Wiedertäufer

Wilhelm Reublin, der mit Leidenschaft
lutherische Ideen verkündet. Schliesslich wird
am Samstag Invocabit, das heisst am M.Fe¬
bruar 1529, im geistig und wirtschaftlich
zerrütteten Cluniazenserpriorat durch Hieronymus
Bothaus die Reformation eingeführt. Damit ist
das jahrhundertealte Band zwischen Burgund
zerschnitten, das düstere Ende eines alten
Priorats.

Kulturkreis gehörte und andere Ziele als
Stadtpolitik verfolgte, dass es eine Tochter der
ursprünglich gewaltigen Reformbewegung von
Cluny war.

Pascal Ladner

Sicher war das St. Albankloster immer ein
Fremdkörper im mittelalterlichen Basel, aber
seine Glanzzeiten lassen sich nicht wegdenken.
Von der Stadtgeschichte aus ist man leicht dazu

geneigt, ein negatives Urteil über das relativ
stille Kloster zu fällen, wo Mönche wohnten,
die unter einem andern Himmel geformt wurden,

die oft nicht einmal unsere Sprache
verstanden. Doch ist es gerade das Fremdartige,
das beweist, dass St. Alban in einen weiteren


	Das St. Albankloster : ein burgundisches Kulturzentrum

