
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 10

Artikel: Kirchenbau als Spiegelbild christliches Lebens

Autor: Glanzmann, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


213

Kirchenbau als Spiegelbild
christlichen Lebens

aufgehört, sich zur Feier des Pascha-Mysteriums

zu versammeln, dabei zu lesen, ,was in
allen Schriften von ihm geschrieben steht' (Lk
24, 27), die Eucharistie zu feiern, in der Sieg
und Triumph seines Todes dargestellt werden,
und zugleich ,Gott für die unsagbar grosse
Gabe dankzusagen' (2 Kor 9, 15), in Christus
Jesus ,zum Lob seiner Herrlichkeit' (Eph 1,12).
All das aber geschieht in der Kraft des
Heiligen Geistes» (6). Im Wortgottesdienst der
heiligen Messe sehen wir unser Leben in der
nachösterlichen Situation. Durch Christi Tod und
Auferstehung ist auch unser Leiden erlöst und
erlösend. Und im Opfermahl nimmt uns Christus

immer neu mit in seinen Heimgang und
Übergang von der Welt zum Vater. Und
indem wir alle von dem gleichen Brot essen,
werden wir selber Kirche, Leib Christi, lebendiger

Tempel Gottes. Durch die Eucharistie
wird die Kirche auferbaut. Und die pilgernde
Kirche bleibt offen zum himmlischen Jerusalem,

wo wir keiner Sakramente mehr bedürfen,

weil wir dann mit unverhülltem Antlitz
Gottes Herrlichkeit schauen dürfen. Dort gibt
es dann auch keinen Tempel mehr, weil «Gott
alles in allem sein wird» (1 Kor 15, 28).
Osterfreuden werden uns in dem Mass
geschenkt, als wir uns selber dem Nächsten
schenken. Die Bitte: Herr, bleib bei uns, denn
es dunkelt schon — ist nicht so zu verstehen,
als ob sich die Bittsteller vor dem Alleinsein
und vor der Nacht fürchten. Die Bitte ist
vielmehr eine Einladung. Die Jünger wollen dem
Fremdling Herberge und Gastfreundschaft
anbieten, aber auf einmal wird der Gast zum
Hausvater. Seither istEmmaus kein Dorf mehr,
sondern ein Begriff. Der Auferstandene gibt
sich überall dort zu erkennen, wo man bereit
ist, Herz und Türe zu öffnen und das Brot zu
teilen.
Wenn das Evangelium von den Emmausjün-
gern verkündet — und gelebt wird — ist der
Winter vorbei!

P. Vinzenz

In der folgenden Betrachtung wollen wir
versuchen, die Beziehung zwischen der
Sakralarchitektur und dem religiösen Lebensinhalt
unserer Zeit aufzuzeigen. Wir gehen davon aus,
dass ein Sakralgebäude als Sinnbild für den
Glauben einer Gemeinschaft aufzufassen ist.
Wenn wir den christlichen Kirchenbau unserer
Tage nach diesem Gesichtspunkt betrachten,
zeigt sich heute ein Bild, das uns zu ernsthaftem
Nachdenken aufruft. Wir stellen ein Übermass
an widersprechenden Bauauffassungen fest,
was ein oberflächlicher Betrachter als
hoffnungsvolle Vielfalt deuten mag. Wir können
einem solchen, leichtfertigen Schluss jedoch
nicht zustimmen und wollen über diese
Entwicklung durch ernsthaftes Nachdenken Klarheit

gewinnen.
Im christlichen Kirchengebäude, im Kirchenraum

und dessen Ausstattung müssen sich Geist
und Inhalt des Evangeliums offenbaren, damit



214

die Botschaft, die uns Christus bringt, glaubhaft

dargestellt wird; das gleiche Anliegen
kommt in den Dekreten des II. Vatikanischen
Konzils zum Ausdruck, wenn die arme,
dienende Kirche gefordert wird. Bei den meisten
in der letzten Zeit gebauten Kirchen stellen wir
jedoch einen Gesichtsausdruck fest, der uns das
Antlitz Christi, wie es uns das Evangelium und
besonders die Bergpredigt zeigt, geradezu als
Zerrbild darstellt. Wir sehen protzigen Aufputz

und lärmende, ausgefallene Formen an
allen Ecken und Enden. Ein Schwall von
Formengeschwätz tritt uns entgegen, und man
bemüht sich bei diesen Bauten, alle einfache Form
zu zerstückeln und alle Ordnung im Durcheinander

zu ersticken. Man ist daran, dem
Menschen, der eine Kirche betritt, mit
Taschenspieler-Kunststücken Stimmungen und
Überraschungen vorzuzaubern. Einigerorts geht dieses

Spiel in bittern Ernst über, indem man die zu
habende Stimmung kurzerhand vorschreibt!
Wir vermuten, dass hier ein Spiel «mit doppeltem

Boden» im Gange ist. Diese Sachlage ist
nicht bloss vereinzelt anzutreffen, sondern lässt
sich auf Schritt und Tritt erkennen und auf
Grund von eingehenden Untersuchungen
beweisen. Die geistige Dürftigkeit, die uns
umgibt, macht vor dem Kirchengebäude nicht halt
und wird auch dort mit viel Lärm und
Materialaufwand zu überdecken versucht. Die
christlichen Werte verkümmern in der Umgebung

dieses fetten und selbstsüchtigen
Materialismus immer mehr, denn eine solche
Umgebung kann nur modisch aufgetackelte Langeweile

und wirres Formengestotter hervorbringen.

Wir können eine Gleichung aufstellen,
welche lautet: Je weniger wesentliche, geistige
Werte, um so mehr hohles, aufdringliches und
künstliches Formengeplapper!
Wir kommen zurück auf die einleitende
Annahme, dass der Kirchenbau dem religiösen
Leben den Spiegel vorhält und stellen fest, dass
die heutige Art und Weise, wie christliche
Kirchengebäude errichtet werden, meistens nicht

ein wahrheitsgetreues Bild der christlichen
Grundlagen vermittelt. Ob diese echten Grundlagen

von dem satten, materialistischen Denken

bereits so stark verschüttet sind, dass sie

gar nicht mehr in den Bereich unseres Erkennens

vorzudringen vermögen? — wir müssten
doch sonst erkennen, dass unsere Zeit den Christen

zum Einfachen und Bescheidenen
verpflichtet.
Die entscheidende Kraft und Bewegung jeder
Gemeinschaft ist der einzelne Mensch, und wir
müssen den Einzelnen und sein Leben betrachten,

um Klarheit über das zu gewinnen, was die
Gemeinschaft baut und formt. Wo steht heute
dieser Einzelne, der im Namen Christi getauft
ist? Ist er ein Christ, dessen Christ-Sein sich
durch sein Leben in der Tat beweist, oder ist
er nur ein Schein-Christ; nur auf Grund seines
Tauf-Scheines? Das ist die Grundfrage, und
daran entscheidet sich auch der Kirchenbau.
Nachdem wir über die wahren Zusammenhänge

Klarheit gewonnen haben, können wir
feststellen, dass nur guter Wille des Einzelnen
zur christlichen Gestaltung des alltäglichen
Zusammenlebens eine Erneuerung der Kirche
bewirken kann. Dies kann nicht in dem Sinn
geschehen, dass man sagt, die andern sollen sich
ändern; — oder die Gemeinschaft soll erneuert
werden; —oder bloss, es muss etwas geschehen!
Nein, die Erkenntnis muss lauten: «In mir
muss etwas geschehen; ich muss mich ändern!»
In diesem Entschluss liegt die Erneuerung und
Gesundung der Gemeinschaft. Wenn in einer
Kirchgemeinde bloss Schein-Christen leben,
kann nichts anderes als eine Scheinkirche
entstehen, und das trifft dann auch auf das
Gebäude zu, das diese Scheinchristen bauen. Das
Heil liegt also nicht in der äusseren Neuordnung

von Institutionen und Gemeinschaften
und deren Gemeinschaftshandlungen und
Versammlungsräumen. Der Kirchenbau kann nur
erneuert werden, wenn sich die einzelnen Glieder

geistig erneuern, und das heisst in unserer
Zeit nicht bloss Neuordnung, sondern Umkehr.



2I5

Diese grundlegende Erkenntnis müssen wir
auch hinsichtlich der Erneuerung der Liturgie
anwenden; denn nur aus einer inneren Umkehr
und Erneuerung des Einzelnen kann eine echte,
neue Liturgie herauswachsen.
Wir würden es uns allzu leicht machen, wenn
wir einfach feststellten, viele neue Kirchengebäude

seien nicht schön oder weisen Fehler
auf. Fehler und Mangel an Schönheit mag es
bei allem von Menschen Gebauten geben; —
wenn wir aber genau sein wollen, müssen wir
feststellen, dass diese Gebäude in grundlegenden

Wahrheiten unrichtig sind. Diese grundlegend

falschen Dinge wollen wir aufzeigen:
Wir sehen, dass eine Konstruktion nicht mehr
dazu dient, um eine Last zu tragen und um
Kräfte zu überbrücken, sondern um künstliche
Wirkungen zu erzeugen; eine echte Konstruktion

erzeugt aber von sich aus, von innen heraus,

die rechte Wirkung; und diese Wirkung ist
dann nicht künstlich, sondern künstlerisch.
Heute wird mit Holz, Backstein, Beton und
Stahl herumgebastelt, als ständen wir ganz am
Anfang des Bauens und müssten uns vorerst an
Versuchsbauten versichern, was alles möglich
oder unmöglich sei; — dabei haben wir einige
Jahrhunderte baumeisterliche Erfahrung hinter
uns.
Den baumeisterlich falschen Konstruktionen
liegen falsche geistige Konstruktionen zugrunde,

und auf diese wollen wir nun noch näher
zu sprechen kommen: Es geht uns nicht darum,
zu lehren, was in einer Kirche geschieht; der
Gläubige kennt es auf Grund seiner seelischen
Erfahrung. Wer der Kirche fernsteht und nicht
glaubt, und sich dennoch damit beschäftigt,
Kirchen zu bauen, muss genau hinhören können

und sich dem Wort Christi öffnen; wenn
er das, was er vernimmt, nicht glauben kann,
soll er auf den Bau von Kirchen verzichten, er
würde ja nur sich selber verherrlichen und
belügen. Es geht beim christlichen Kirchenbau
nicht um verworrene, gefühlstriefende
Stimmungen! Wer eine christliche Kirche baut, hat

der Ordnung zu dienen, denn Christus bringt
Ordnung in das Chaos und Klarheit in das

Verworrene; er heilt das Wunde und richtet
das Gebrochene wieder auf. Ein christlicher
Kirchenbau muss das aussagen, ansonst er eine
Irrlehre verbreitet. Wenn wir das aus den
ungewissen, zerrütteten und rummelplatzmässig
gestalteten Kirchengebäuden unserer Tage
lernen, dann haben wir die Möglichkeit, durch
das Falsche hindurch zum Richtigen vorzu-
stossen, und die Schein-Kirchen sind dann
nicht ganz umsonst gebaut worden.
Wir wollen unsere Untersuchung nicht
abschlössen, ohne dem Leser anhand eines
Beispieles zu zeigen, was wir unter armer, dienender

Kirche verstehen: Am öffentlichen
Stiftsgymnasium der Benediktiner von Melk (Österreich)

wurde im Jahre 1966 ein Umbau
fertiggestellt. Dabei wurde eine Kapelle eingebaut,
welche unseres Erachtens den Weg zum echt
erneuerten Kirchenbau aufzeigt. Das Leben in
diesem Raum erschöpft sich nicht im
«architektonischen Gestalten, oder bloss im schau-
budenhaften Stimmungmachen», sondern lässt
den Einzelnen als Mitwirkenden einen wesentlichen

Beitrag leisten. Die Bilder können uns
dies eindrücklich vor Augen führen. Es ist eine
kurze Beschreibung beigegeben, die vom Wiener

Architekten Ottokar Uhl stammt, der dieses

Werk geschaffen hat.
Anton Glanzmann, Architekt


	Kirchenbau als Spiegelbild christliches Lebens

