
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 10

Artikel: Auf dem Weg nach Emmaus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


210

persönlich. Weil Korinth ja die wichtigste,
wohlhabendste und vom apostolischen Standpunkt

aus auch die schwierigste Stadt war, war
Paulus vor allem um einen vollen Erfolg der
Kollekte daselbst besorgt. Gleichzeitig dürfen
wir hier erstmals von einem organisierten
Almosen sprechen, das heisst, es bewegt sich
innerhalb eines bestimmten sozialen Rahmens
und dient einem festumrissenen sozialen Ziel,
das durch die innerkirchliche Situation des

Augenblicks nahegelegt wurde. Uns interessiert
nun die Art, wie sich Paulus diese Almosen
denkt und die Gründe, die er für sein
Unternehmen anführt. Zunächst kann und darf das
aktuelle Geben gewisse physische, moralische
und soziale Grenzen und Regeln nicht
übersehen. Doch die Bereitschaft als solche duldet
keine Grenzen. Naturgemäss soll das Almosen
der Korinther grosszügig, bereitwillig und
freundlich sein. Durch diese Kollekte geschieht
zwar ein gewisser Ausgleich, aber eine Korrektur

der irdischen Besitzverhältnisse ist nicht
beabsichtigt (2 Kor 8, 13 ff.). Primär soll die
Sammlung ein Zeichen der Einheit der Kirche
sein. Um jenen Graben wirksam aufzufüllen,
der sich zwischen der Heidenkirche und der
Judenkirche aufzutun begann, ist der Völkerapostel

bestrebt, die Einheit dieser beiden
Kategorien von Mitgliedern desselben Leibes Christi

mit Hilfe materieller Almosen zum
Ausdruck zu bringen (vgl.Apg 11,29; Gal 2,10; Rom
15, 26 f.; 1 Kor 16, 1—4). Unter diesem
Gesichtspunkt wird das Almosengeben und -nehmen

zu einer eminent kirchlichen Angelegenheit.
Es ist ein konkretes Mittel, die Universalität

des Evangeliums und die Verbindung
aller Christen untereinander spürbar und
augenfällig darzutun. Das Almosen wird so zu
einem glaubwürdigen Zeichen der Solidarität
im Teilnehmen und Teilgeben an allem, womit
dem Bruder gedient werden kann, zur konkreten

Gestalt der durch Christus begründeten
religiösen Gemeinschaft unter den Christen.

P. Andreas Stadelmann

Auf dem Weg nach Emmaus

Wenn das Evangelium von den Emmausjün-
gern verkündet wird, ist der Winter vorbei.
«Siehe, der Winter ist vorüber, der Regen hat
aufgehört. Blumen blühen in den Gärten. Die
Zeit des Rebenschneidens ist gekommen und
die Turteltaube lässt ihren Ruf erschallen im
Land» (Hl2,11-12). Freilich, die beiden Jünger
spürten vorerst noch nichts von diesem
Frühlingszauber. Ihre Zukunft lag unter der
Lawine der jüngsten Ereignisse verschüttet. Sie
hatten sich an Jesus von Nazareth getäuscht.
Sie glaubten, dass er der kommende Mann
wäre, der Israel endlich vom Joch der
Fremdherrschaft befreien würde. Ohne Zweifel wäre
ihnen im kommenden Reich ein Ministerposten

zugefallen. Sie hätten mithelfen dürfen,
Israel an die Spitze der Völker zu stellen, und
selbst von den entlegensten Inseln wären die
Heiden gekommen, um Jahwe im Tempel zu
Jerusalem den schuldigen Tribut zu entrichten.

Nun aber sind alle Hoffnungen
zusammengestürzt. Die Hohenpriester und Ratsherren

haben den vermeintlichen Messias zum Tod
verurteilt. Sie haben ihn gekreuzigt. Sein Grab
wurde mit einem mächtigen Stein verschlossen
und versiegelt. «Und nun ist zu alledem heute
schon der dritte Tag, seit dies geschehen ist»
(Lk 24, 21).
Aber während sie ihren schwarzen Gedanken
nachhingen, gesellte sich ein Fremdling zu
ihnen und erkundigte sich eingehend nach dem
Grund ihrer Niedergeschlagenheit. Die beiden
Jünger konnten es nicht fassen, dass es im
Umkreis von Jerusalem noch einen gab, der über
die Vorkommnisse der letzten Tage nicht im
Bilde war: «Du scheinst der einzige unter den
Festgästen in Jerusalem zu sein, der nicht weiss,



211

Emmausszenen
Egbert-Codex, 10. Jhdt.
Trier, Stadtbibliothek



212

was in den letzten Tagen drüben geschehen ist»
(18). Der Fremdling stellte sich unwissend und
forschte weiter. Und die Jünger gestanden alles

— vor allem ihre masslose Enttäuschung
und Verzweiflung. Da nahm der unbekannte
Pilger das Wort: «Warum versteht ihr so
wenig? Warum braucht ihr so lange, um zu
begreifen, was die Propheten längst gesagt haben?
Es ging doch nicht anders! Christus musste all
das leiden und von diesem Leiden aus seine
Macht, seine Herrlichkeit, gewinnen. Und er
fing an zu erzählen und zu erklären, was in den
Büchern des Alten Testaments bei Moses und
den Propheten über ihn geschrieben sei» (25 bis
27). Den beiden begann das Herz zu brennen.
Nie hatten sie eine solche Bibelstunde erlebt.
Ein ganz neues Licht ergoss sich über die
Schriften des Alten Bundes. Musste nicht auch
Abraham seine Nachkommenschaft (unzählbar
wie die Sterne am Himmel und der Sand am
Meer) erkaufen mit dem unsagbaren Opfer auf
dem Berge Moriah, da Jahwe von ihm
verlangte, Isaak, den einzigen, vielgeliebten Sohn,
zu schlachten? Musste nicht Josef nach Ägypten

verkauft werden, um seine Familie vor dem
Hungertod zu bewahren? Hat er nicht nach
dem Tod seines Vaters Jakob die Brüder
getröstet mit Worten, die eine ganze
Kreuzestheologie enthalten: «Ihr sännet zwar Böses
wider mich, Gott aber wandte es zum Guten,
um das zu vollenden, was heute offenbar ist:
ein grosses Volk am Leben zu erhalten» (Gn
50, 20).
Hat nicht Isaias zum voraus die Früchte des

heilbringenden Leidens Jesu Christi besungen:
«Wahrlich, unsere Krankheiten hat er getragen,

unsere Schmerzen hat er auf sich geladen;
doch wir hielten ihn für einen Geschlagenen,
den Gott getroffen und gebeugt hat. Er ward
durchbohrt um unserer Sünden willen,
zerschlagen für unsere Missetaten. Zu unserem
Frieden lag die Strafe auf ihm; durch seine
Striemen ist uns Heilung geworden» (Is 53,
4-5).

Mittlerweile näherte sich die Wandergruppe
dem Dorfe Emmaus. Der Fremdling tat so, als
wollte er weitergehen. Die Jünger aber baten
ihn: «Bleibe bei uns! Es ist Abend, bald wird
es dunkel sein» (29). Er folgte der Einladung.
Da geschah es: «Während er mit ihnen zu
Tische sass, nahm er das Brot, sprach das Dankgebet,

brach das Brot und gab es ihnen. Da fiel
es wie Schuppen von ihren Augen und sie
erkannten ihn. Er aber verschwand vor ihnen»
(30—31).
Das Evangelium von den Emmausjüngern geht
uns alle an. Auch wir sind unterwegs, auch wir
sind niedergeschlagen, wenn unsere Seifenblasen

im rauhen Wind der Wirklichkeit zerplatzen,

wenn unsere Luftschlösser zusammenstürzen,

wenn unsere Gebete scheinbar nicht erhört
werden. Dann machen wir es genau wie die
beiden Jünger — wir laufen davon —, mut-
und kopflos, wie wir sind. Aber der liebe Gott
lächelt über seine kleinen und grossen Kinder.
Unvermerkt schickt er uns einen Boten,
vielleicht einen wildfremden Menschen. Der sieht
die Dinge von einer andern Warte aus und
findet das Wort, das befreit und beschwichtigt.

Auf einmal fällt ein Lichtstrahl in das
Dunkel und macht uns wieder froh. Wenn wir
wirklich gläubige Christen sind, dann sehen
wir in jedem Weggefährten Christus. Wenn wir
ihn mit ehrlicher Bereitschaft in die Mitte
nehmen, dann führt jeder Weg zum Ziel. Und wenn
es Abencl wird, dann sollen wir ihn zum Bleiben

nötigen. Er wird mit uns Abendmahl halten,

und alles ist wieder gut.
Ein unbekannter Mönch der Insel Reichenau
hat uns das Evangelium von den Emmausjüngern

bildlich dargestellt. Ob mit Absicht oder
nicht, er hat damit auf unübertroffene Weise
die beiden Hauptteile der Eucharistiefeier:
Wortgottesdienst und Opfermahl, zur Darstellung

gebracht, und zwar im verklärten Glanz
des Osterlichtes. Genau das, was die
Liturgiekonstitution mit den Worten ausdrückt: «Seit
den Tagen der Apostel hat die Kirche niemals



213

Kirchenbau als Spiegelbild
christlichen Lebens

aufgehört, sich zur Feier des Pascha-Mysteriums

zu versammeln, dabei zu lesen, ,was in
allen Schriften von ihm geschrieben steht' (Lk
24, 27), die Eucharistie zu feiern, in der Sieg
und Triumph seines Todes dargestellt werden,
und zugleich ,Gott für die unsagbar grosse
Gabe dankzusagen' (2 Kor 9, 15), in Christus
Jesus ,zum Lob seiner Herrlichkeit' (Eph 1,12).
All das aber geschieht in der Kraft des
Heiligen Geistes» (6). Im Wortgottesdienst der
heiligen Messe sehen wir unser Leben in der
nachösterlichen Situation. Durch Christi Tod und
Auferstehung ist auch unser Leiden erlöst und
erlösend. Und im Opfermahl nimmt uns Christus

immer neu mit in seinen Heimgang und
Übergang von der Welt zum Vater. Und
indem wir alle von dem gleichen Brot essen,
werden wir selber Kirche, Leib Christi, lebendiger

Tempel Gottes. Durch die Eucharistie
wird die Kirche auferbaut. Und die pilgernde
Kirche bleibt offen zum himmlischen Jerusalem,

wo wir keiner Sakramente mehr bedürfen,

weil wir dann mit unverhülltem Antlitz
Gottes Herrlichkeit schauen dürfen. Dort gibt
es dann auch keinen Tempel mehr, weil «Gott
alles in allem sein wird» (1 Kor 15, 28).
Osterfreuden werden uns in dem Mass
geschenkt, als wir uns selber dem Nächsten
schenken. Die Bitte: Herr, bleib bei uns, denn
es dunkelt schon — ist nicht so zu verstehen,
als ob sich die Bittsteller vor dem Alleinsein
und vor der Nacht fürchten. Die Bitte ist
vielmehr eine Einladung. Die Jünger wollen dem
Fremdling Herberge und Gastfreundschaft
anbieten, aber auf einmal wird der Gast zum
Hausvater. Seither istEmmaus kein Dorf mehr,
sondern ein Begriff. Der Auferstandene gibt
sich überall dort zu erkennen, wo man bereit
ist, Herz und Türe zu öffnen und das Brot zu
teilen.
Wenn das Evangelium von den Emmausjün-
gern verkündet — und gelebt wird — ist der
Winter vorbei!

P. Vinzenz

In der folgenden Betrachtung wollen wir
versuchen, die Beziehung zwischen der
Sakralarchitektur und dem religiösen Lebensinhalt
unserer Zeit aufzuzeigen. Wir gehen davon aus,
dass ein Sakralgebäude als Sinnbild für den
Glauben einer Gemeinschaft aufzufassen ist.
Wenn wir den christlichen Kirchenbau unserer
Tage nach diesem Gesichtspunkt betrachten,
zeigt sich heute ein Bild, das uns zu ernsthaftem
Nachdenken aufruft. Wir stellen ein Übermass
an widersprechenden Bauauffassungen fest,
was ein oberflächlicher Betrachter als
hoffnungsvolle Vielfalt deuten mag. Wir können
einem solchen, leichtfertigen Schluss jedoch
nicht zustimmen und wollen über diese
Entwicklung durch ernsthaftes Nachdenken Klarheit

gewinnen.
Im christlichen Kirchengebäude, im Kirchenraum

und dessen Ausstattung müssen sich Geist
und Inhalt des Evangeliums offenbaren, damit


	Auf dem Weg nach Emmaus

