
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 10

Artikel: Das Almosen im Lichte der Bibel

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


207

Das Almosen im Lichte
der Bibel

Geplagte Hausfrauen wissen davon zu berichten:

Fast jeden Tag ein grüner Zettel, dann die
Flut von kleineren und grösseren «Blättli»,
schliesslich die Mitgliederbeiträge für diesen
oder jenen Verein; und das alles bei einem nicht
übermässig grossen Haushaltungsgeld! Doch
interessiert uns heute nicht etwa der Wert oder
die Person des Bittstellers. Auch über die Güte
eines zu unterstützenden Werkes sei nichts
gesagt. Wir wollen ganz einfach auf die Heilige
Schrift hinhören und zu vernehmen versuchen,
was sie uns diesbezüglich zu sagen weiss. Denn
erst im Anschluss an das Zeugnis der Bibel
vermögen wir grundsätzliche Überlegungen
anzustellen.

Das 5. Buch des Moses, worin Brauchtum und
Praxis des auserwählten Volkes nochmals zu-
sammengefasst, erklärt, gesetzlich geregelt und
jedem Juden verbindlich auferlegt wird,
enthält über das Almosen folgende Bestimmungen:
«Wenn du auf dem Felde deine Ernte hältst und
eine Garbe auf dem Felde vergisst, so kehre
nicht zurück, sie zu holen! Dem Fremdling, der
Waise und der Witwe soll sie gehören, damit
dich der Herr, dein Gott, bei allen Werken
deiner Hände segnet. Wenn du deine Ölbäume
abklopfst, so suche nicht hinterher die Zweige
ab! Dem Fremdling, der Witwe und der Waise
soll es zufallen. Hältst du Lese in deinem Weinberg,

so halte nicht noch eine Nachlese! Dem
Fremdling, der Waise und der Witwe soll es

gehören. Denke daran, dass auch du Knecht
warst im Lande Ägypten! Deshalb gebiete ich
dir, so zu handeln» (Dt 24, 19—22). Zunächst
fällt auf, dass hier das Wort «Almosen» gar
nicht gebraucht wird; das hebräische Alte
Testament kennt dafür kein eindeutiges Wort.

Die Sache jedoch tritt klar zutage, und ist in
den Mahnungen, Bedrängten beizustehen,
immer eingeschlossen. Der Begriff «Almosen»
wird also umschrieben. Zwar gehen die hier
genau festgelegten Formen von Almosen (keine
Nachlese auf dem Feld, an den Ölbäumen und
im Weinberg) sicher in sehr alte Zeit zurück
und stellen eine frühe Art gesetzlicher
Armenfürsorge dar. Im allgemeinen aber will das
Alte Testament gar keine bis ins einzelne
gehende Regelung treffen, weil das Almosen eine
freie, persönliche, ohne Anspruch auf
Gegenseitigkeit oder Ersatz, eben keine berechnete
oder gezielt gespendete Gabe sein soll.
Wem vor allem soll man nun Almosen spenden?
Unser Text sagt es: Dem Fremdling, der Waise,
der Witwe. Anderwärts ist noch von Leviten
die Rede. Ganz allgemein verlangt das Gesetz
Wohltätigkeit gegen jeden, der irgendwie in
Not ist, vorab gegen arme, verarmte oder
wirtschaftlich schwache Volksgenossen. Ihren
Bitten soll man hochherzig, nicht knickerig,
mit Takt und Leingefühl entsprechen.
Bezeichnend ist endlich die Motivierung des

Almosengebens. «Denke daran, dass auch du
Knecht warst im Lande Ägypten! Deshalb
gebiete ich dir, so zu handeln» (Dt 24, 22). Der
tiefste Beweggrund ist folglich ein religiöser.
Knechtschaft in Ägypten und Befreiung aus
ihr bilden auch heute noch den ersten
Glaubenssatz im jüdischen Credo. Almosenspenden
ist demnach in erster Linie eine Nachahmung
des Tuns Jahwes, der seinem Volk zuerst
Beweise der Güte geliefert hat. Weil die Israeliten
nach der Befreiung aus der ägyptischen Knechtschaft

am Sinai zum Bundesvolk geworden
sind, ist Wohltätigkeit fortan nicht mehr bloss
edle Menschenliebe irgendwem gegenüber,
sondern sie ist der Erweis der Güte eines
Gerufenen einem Mitberufenen, eines Bruders
seinem Bruder gegenüber. Gottes unverdiente
Rettungstat verpflichtet das Volk zu ähnlicher
Milde.
Neben diesem grundlegenden Motiv kennt das



2o8

Alte Testament aber noch viele andere
Beweggründe, die zur freiwilligen materiellen Hilfe
anregen sollen: Es ist der Wille Jahwes: «Ich
gebiete dir, so zu handeln» (Dt 24, 22). Gott
ist der eigentliche Besitzer des Landes und dessen

Erzeugnisse (Lev 25, 23). Wer sich des

Armen erbarmt, ehrt in ihm den Schöpfer; Jahwe
identifiziert sich geradezu mit dem Armen
(Spr 14, 31). Wer Barmherzigkeit übt, dem
wird auch in Zeiten der Not nichts mangeln
(Spr 28, 27). Almosen als Ausdruck werktätiger

Nächstenliebe überragt das strenge Fasten
der Eiferer, denen dabei die innere Umwandlung

abgeht (Is 58, 3—8). Materielle
Unterstützung des Darbenden ist dem Herrn
wohlgefälliger als Schlachtopfer (Spr 21, 3);
Liebeserweise und Mildtätigkeit sind den Opfern
ebenbürtig und können sie sogar ersetzen (Sir
35, 2). Almosengeben besitzt sühnende Kraft
(Tob 12,9).
Mit dieser religiösen Begründung und dem
übernatürlichen Wert des Almosens hängt
schliesslich auch der Umstand zusammen, dass
die Übung dieser Werke der Barmherzigkeit
häufig an aussergewöhnliche liturgische Feiern
geknüpft war (z. B. 2 Sam 6, 19). Grossherzigkeit

gegenüber Armen gehörte zur normalen
Feier der Feste (z. B. Dt 16, 11. 14).
Ein schönes Zeugnis für die im mosaischen
Gesetz grundgelegte und bis ins späte Judentum

hinein geübte Praxis des Almosens bietet
uns das Buch Tobias. In dieser Schrift lässt
sich auch in manch anderer Hinsicht echte,
gelebte alttestamentliche Frömmigkeit beobachten.

Gleichsam als geistiges Testament hinter-
lässt der sterbende Vater seinem Sohn Tobias
u. a.: «Gib Almosen von deinem Vermögen
und wende dein Angesicht nie ab von einem
Armen. Dann wird sich auch von dir das
Angesicht des Herrn nie abwenden. Sei barmherzig,

soviel du es vermagst. Hast du viel, gib
reichlich. Hast du wenig, suche auch das
Wenige gern zu geben. So sammelst du dir einen
herrlichen Lohn für den Tag der Not. Das Al¬

mosen errettet von Sünden aller Art und vom
Tode und lässt die Seele nicht in die Finsternis
hinabsteigen. Grosse Sicherheit vor dem höchsten

Gott gibt das Almosen allen, die es spenden»

(Tob 4, 7—12). Wahrhaftig ein kleiner
Katechismus des Almosenspendens!
Diese alttestamentlichen Grundsätze bleiben
auch im Neuen Testament in Geltung. Jesus
und die Apostel dringen genau gleich auf den
religiösen Wert der Almosen. In der Bergpredigt

betont Jesus die Lauterkeit bei der
Ausübungguter Werke. So wird in Mt6 der
Grundgedanke des neuen Gesetzes, der neuen Gerechtigkeit,

mit 3 alttestamentlichen Tugendübungen
illustriert: Almosen, Beten, Fasten. Nach

wie vor bilden sie die drei Pfeiler des religiösen
Lebens. Über die Ansicht Jesu vom rechten
Almosengeben berichtet uns Mt: «Achtet darauf,
dass ihr eure Gerechtigkeit nicht vor den
Menschen übet, um von ihnen gesehen zu werden,
sonst habt ihr keinen Lohn bei eurem
himmlischen Vater. Wenn du also Almosen gibst, so

posaune nicht vor dir her, wie es die Heuchler
in den Synagogen und auf den Strassen tun, um
von den Menschen gepriesen zu werden. Wahrlich,

ich sage euch, sie haben ihren Lohn schon
empfangen. Wenn du also Almosen gibst, so
soll deine Linke nicht wissen, was deine Rechte
tut, damit dein Almosen im Verborgenen bleibe.

Dein Vater, der im Verborgenen sieht, wird
es dir vergelten» (Mt 6, 1—4). Jesus anerkennt
also das Almosen durchaus als gottgefällig und
verdienstlich. Aber als Ausdruck echter
Frömmigkeit können diese Wohltaten nur Gott zum
Zeugen, Ziel und Belohner haben. Deshalb
warnt Jesus so eindringlich vor einem
selbstgefälligen Trachten nach Menschenlob. Almosen

dürfen nicht im Dienste getarnter Eitelkeit
missbraucht werden. Auch ein egoistisches
Rechnen und Pochen auf Gottes Lohn entspricht
nicht dem Willen Christi. Gleich in unserem
Zusammenhang rühren wir an den letzten
Grund, warum uns das Almosenspenden als
Aufgabe, bisweilen vielleicht gar als Pflicht,



209

auferlegt ist: Gott ist aller Menschen Vater
(Mt 6, 1. 4. 9); wir sind untereinander Brüder
und Söhne. Einzig dieser von Gott angelegte
Masstab ist von Belang, nicht der schätzbare
Wert einer Gabe, sondern die in ihr tätige, völlig

selbstlose Liebe gegenüber einem Menschen,
der wie ich Gott im Himmel «Vater» nennt.
Nicht die äussere Leistung, das Werk, entscheidet,

sondern die innere Gesinnung. So nahm
Jesus die Lrau, die an seinem Leib ein
Vermögen «verschwendete», in Schutz gegen die
Apostel, die zwar an die Armen dachten, aber
nicht in gleich selbstloser Liebe, wie die Lrau
an den Herrn. Die Geste der Lrau war spontan,

die Kritik der Jünger hingegen verrät
Berechnung (Mt 26, 6—13). Demnach besteht der
Sinn des christlichen Almosens nicht darin,
materielle Not dauernd und allgemein zu
beheben. Almosenspenden ist vielmehr eine durch
die Umstände nahegelegte Betätigung der
Liebe.
Weiter mag auffallen, dass im ganzen Neuen
Testament nirgends ein Wort des Dankes an
Menschen fällt. Alles, auch die materiellen Güter,

ist von Gott gegebene Liebe. Auf Grund
dieser Tatsache wird der Empfänger, ob er
diese Güter nun unmittelbar oder bloss mittelbar

von Gott empfängt, in Glaube und Liebe
bestärkt, er preist Gott und dankt ihm. Ein
solch in Einfalt geschehenes Geben und
Empfangen soll ausschliesslich an Gott interessiert
sein. Nur dieses Ziel berechtigt, alles als
Almosen zu verschenken (vgl. Mt 19, 21 f.).
Neben diesem grundlegenden Motiv finden
sich im Neuen Testament zerstreut noch manch
andere Gründe, die zum Almosenspenden
bewegen wollen: Liebeswerke werden wie ein
Schatz im Himmel gehortet (Mt 6, 20). Im
Sinne Jesu unterstreicht vor allem das
armenfreundliche Lukasevangelium die Verpflichtung

zum Almosengeben. Zwar weist Jesus
den an sich gut jüdischen Gedanken entschieden

zurück, dass man durch Almosen neben
einem himmlischen Kapital zugleich irdische

Zinsen erwerben könne (Lk 12, 33 f.). Almosen
sind nur als Rücklage für den Himmel sinnvoll.

Und im Streitgespräch mit den Pharisäern
betont Jesus nochmals die allgemeine Geltung
der Liebe. Nicht der gesetzliche Zustand oder
gar das Äussere eines Gefässes entscheidet,
sondern die Gesinnung des Herzens, die den
Inhalt eines Bechers oder einer Schüssel als
Almosen hinzuzugeben bereit ist (Lk 11, 39 ff.).
Jesus widersetzt sich hier liebeleerer ritueller
Ängstlichkeit. In die gleiche Richtung weist die
ganz auf die Praxis ausgerichtete Präge des
Jakobus: «Wenn Bruder oder Schwester kein
Kleid haben und der täglichen Nahrung
ermangeln und einer von euch zu ihnen sagt:
,Geht hin im Prieden, wärmt euch und esst
euch satt', gebt ihnen aber nicht, was sie zum
Leben nötig haben, was nützt das?» (Jak 2,
15 f.; vgl. auch 1 Jo 3, 17).
Im Leben der Urkirche, von dem uns die
Apostelgeschichte berichtet, spielen denn auch die
Almosen als Zeichen echter Prömmigkeit eine
nicht geringe Rolle. So lebte inJoppe eine
Jüngerin namens Tabitha, die viel Gutes tat und
reichliche Almosen spendete (Apg 9, 36). Der
Verfasser der Apostelgeschichte ist auch für
den Hauptmann Kornelius voll des Lobes ob
dessen Prömmigkeit, Gottesfurcht, Gebetseifer
und der vielen Almosen wegen. Die Almosen
werden zu den besonders gottgefälligen Werken

gezählt (Apg 10, 2. 4. 31).
Endlich ist uns das Neue Testament noch mit
einem ganz konkreten Beispiel tätigen materiellen

Dienstes am Nächsten zur Hand. Paulus
kommt wiederholt darauf zu sprechen. Es handelt

sich um die Kollekte zugunsten der
Judenchristen in Jerusalem, auf die Paulus stolz ist
(Apg 24, 17). Und mit welcher Begeisterung
hält er den Korinthern eine regelrechte
«Karitaspredigt» (2 Kor 8—9)! Seine Bemühungen,
der notleidenden Muttergemeinde zu helfen,
setzten zunächst die Praxis des Almosens voraus.

Diese Kollekte nun wurde zum besonderen
Anliegen des Apostels. Er organisierte sie sogar



210

persönlich. Weil Korinth ja die wichtigste,
wohlhabendste und vom apostolischen Standpunkt

aus auch die schwierigste Stadt war, war
Paulus vor allem um einen vollen Erfolg der
Kollekte daselbst besorgt. Gleichzeitig dürfen
wir hier erstmals von einem organisierten
Almosen sprechen, das heisst, es bewegt sich
innerhalb eines bestimmten sozialen Rahmens
und dient einem festumrissenen sozialen Ziel,
das durch die innerkirchliche Situation des

Augenblicks nahegelegt wurde. Uns interessiert
nun die Art, wie sich Paulus diese Almosen
denkt und die Gründe, die er für sein
Unternehmen anführt. Zunächst kann und darf das
aktuelle Geben gewisse physische, moralische
und soziale Grenzen und Regeln nicht
übersehen. Doch die Bereitschaft als solche duldet
keine Grenzen. Naturgemäss soll das Almosen
der Korinther grosszügig, bereitwillig und
freundlich sein. Durch diese Kollekte geschieht
zwar ein gewisser Ausgleich, aber eine Korrektur

der irdischen Besitzverhältnisse ist nicht
beabsichtigt (2 Kor 8, 13 ff.). Primär soll die
Sammlung ein Zeichen der Einheit der Kirche
sein. Um jenen Graben wirksam aufzufüllen,
der sich zwischen der Heidenkirche und der
Judenkirche aufzutun begann, ist der Völkerapostel

bestrebt, die Einheit dieser beiden
Kategorien von Mitgliedern desselben Leibes Christi

mit Hilfe materieller Almosen zum
Ausdruck zu bringen (vgl.Apg 11,29; Gal 2,10; Rom
15, 26 f.; 1 Kor 16, 1—4). Unter diesem
Gesichtspunkt wird das Almosengeben und -nehmen

zu einer eminent kirchlichen Angelegenheit.
Es ist ein konkretes Mittel, die Universalität

des Evangeliums und die Verbindung
aller Christen untereinander spürbar und
augenfällig darzutun. Das Almosen wird so zu
einem glaubwürdigen Zeichen der Solidarität
im Teilnehmen und Teilgeben an allem, womit
dem Bruder gedient werden kann, zur konkreten

Gestalt der durch Christus begründeten
religiösen Gemeinschaft unter den Christen.

P. Andreas Stadelmann

Auf dem Weg nach Emmaus

Wenn das Evangelium von den Emmausjün-
gern verkündet wird, ist der Winter vorbei.
«Siehe, der Winter ist vorüber, der Regen hat
aufgehört. Blumen blühen in den Gärten. Die
Zeit des Rebenschneidens ist gekommen und
die Turteltaube lässt ihren Ruf erschallen im
Land» (Hl2,11-12). Freilich, die beiden Jünger
spürten vorerst noch nichts von diesem
Frühlingszauber. Ihre Zukunft lag unter der
Lawine der jüngsten Ereignisse verschüttet. Sie
hatten sich an Jesus von Nazareth getäuscht.
Sie glaubten, dass er der kommende Mann
wäre, der Israel endlich vom Joch der
Fremdherrschaft befreien würde. Ohne Zweifel wäre
ihnen im kommenden Reich ein Ministerposten

zugefallen. Sie hätten mithelfen dürfen,
Israel an die Spitze der Völker zu stellen, und
selbst von den entlegensten Inseln wären die
Heiden gekommen, um Jahwe im Tempel zu
Jerusalem den schuldigen Tribut zu entrichten.

Nun aber sind alle Hoffnungen
zusammengestürzt. Die Hohenpriester und Ratsherren

haben den vermeintlichen Messias zum Tod
verurteilt. Sie haben ihn gekreuzigt. Sein Grab
wurde mit einem mächtigen Stein verschlossen
und versiegelt. «Und nun ist zu alledem heute
schon der dritte Tag, seit dies geschehen ist»
(Lk 24, 21).
Aber während sie ihren schwarzen Gedanken
nachhingen, gesellte sich ein Fremdling zu
ihnen und erkundigte sich eingehend nach dem
Grund ihrer Niedergeschlagenheit. Die beiden
Jünger konnten es nicht fassen, dass es im
Umkreis von Jerusalem noch einen gab, der über
die Vorkommnisse der letzten Tage nicht im
Bilde war: «Du scheinst der einzige unter den
Festgästen in Jerusalem zu sein, der nicht weiss,


	Das Almosen im Lichte der Bibel

