Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 10

Artikel: Das Almosen im Lichte der Bibel
Autor: Stadelmann, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Almosen im Lichte
der Bibel

Geplagte Hausfrauen wissen davon zu berich-
ten: Fast jeden Tag ein griiner Zettel, dann die
Flut von kleineren und grosseren «Blittli»,
schliesslich die Mitgliederbeitrige fiir diesen
oder jenen Verein; und das alles bei einem nicht
tibermissig grossen Haushaltungsgeld! Doch
interessiert uns heute nicht etwa der Wert oder
die Person des Bittstellers. Auch tiber die Giite
eines zu unterstiitzenden Werkes sei nichts ge-
sagt. Wir wollen ganz einfach auf die Heilige
Schrift hinhoren und zu vernehmen versuchen,
was sie uns diesbeziiglich zu sagen weiss. Denn
erst im Anschluss an das Zeugnis der Bibel ver-
mogen wir grundsitzliche Uberlegungen anzu-
stellen.

Das 5. Buch des Moses, worin Brauchtum und
Praxis des auserwihlten Volkes nochmals zu-
sammengefasst, erklart, gesetzlich geregelt und
jedem Juden verbindlich auferlegt wird, ent-
hilt tiber das Almosen folgende Bestimmungen:
«Wenn du auf dem Felde deine Ernte hiltst und
eine Garbe auf dem Felde vergisst, so kehre
nicht zuriick, sie zu holen! Dem Fremdling, der
Waise und der Witwe soll sie gehoren, damit
dich der Herr, dein Gott, bei allen Werken
deiner Hinde segnet. Wenn du deine Olbiume
abklopfst, so suche nicht hinterher die Zweige
ab! Dem Fremdling, der Witwe und der Waise
soll es zufallen. Hiltst du Lese in deinem Wein-
berg, so halte nicht noch eine Nachlese! Dem
Fremdling, der Waise und der Witwe soll es
gehoren. Denke daran, dass auch du Knecht
warst im Lande Agypten! Deshalb gebiete ich
dir, so zu handeln» (Dt 24, 19—22). Zunichst
fallt auf, dass hier das Wort «Almosen» gar
nicht gebraucht wird; das hebriische Alte Te-
stament kennt dafiir kein eindeutiges Wort.

207

Die Sache jedoch tritt klar zutage, und ist in
den Mahnungen, Bedringten beizustehen, im-
mer eingeschlossen. Der Begriff «Almosen»
wird also umschrieben. Zwar gehen die hier ge-
nau festgelegten Formen von Almosen (keine
Nachlese auf dem Feld, an den Olbiumen und
im Weinberg) sicher in sehr alte Zeit zuriick
und stellen eine frithe Art gesetzlicher Armen-
firsorge dar. Im allgemeinen aber will das
Alte Testament gar keine bis ins einzelne ge-
hende Regelung treffen, weil das Almosen eine
freie, personliche, ohne Anspruch auf Gegen-
seitigkeit oder Ersatz, eben keine berechnete
oder gezielt gespendete Gabe sein soll.

Wem vor allem soll man nun Almosen spenden?
Unser Text sagt es: Dem Fremdling, der Waise,
der Witwe. Anderwirts ist noch von Leviten
die Rede. Ganz allgemein verlangt das Gesetz
Wohltitigkeit gegen jeden, der irgendwie in
Not ist, vorab gegen arme, verarmte oder
wirtschaftlich schwache Volksgenossen. Thren
Bitten soll man hochherzig, nicht knickerig,
mit Takt und Feingefiihl entsprechen.
Bezeichnend ist endlich die Motivierung des
Almosengebens. «Denke daran, dass auch du
Knecht warst im Lande Agypten! Deshalb ge-
biete ich dir, so zu handeln» (Dt 24, 22). Der
tiefste Beweggrund ist folglich ein religitser.
Knechtschaft in Agypten und Befreiung aus
ihr bilden auch heute noch den ersten Glau-
benssatz im jiidischen Credo. Almosenspenden
ist demnach in erster Linie eine Nachahmung
des Tuns Jahwes, der seinem Volk zuerst Be-
weise der Giite geliefert hat. Weil die Israeliten
nach der Befreiung aus der dgyptischen Knecht-
schaft am Sinai zum Bundesvolk geworden
sind, ist Wohltdtigkeit fortan nicht mehr bloss
edle Menschenliebe irgendwem gegeniiber,
sondern sie ist der Erweis der Giite eines Ge-
rufenen einem Mitberufenen, eines Bruders
seinem Bruder gegeniiber. Gottes unverdiente
Rettungstat verpflichtet das Volk zu dhnlicher
Milde.

Neben diesem grundlegenden Motiv kennt das



208

Alte Testament aber noch viele andere Beweg-
grinde, die zur freiwilligen materiellen Hilfe
anregen sollen: Es ist der Wille Jahwes: «Ich
gebiete dir, so zu handeln» (Dt 24, 22). Gott
ist der eigentliche Besitzer des Landes und des-
sen Erzeugnisse (Lev 25, 23). Wer sich des Ar-
men erbarmt, ehrt in thm den Schopfer; Jahwe
identifiziert sich geradezu mit dem Armen
(Spr 14, 31). Wer Barmherzigkeit iibt, dem
wird auch in Zeiten der Not nichts mangeln
(Spr 28, 27). Almosen als Ausdruck werktiti-
ger Nachstenliebe iiberragt das strenge Fasten
der Eiferer, denen dabei die innere Umwand-
lung abgeht (Is 58, 3—8). Materielle Unter-
stiitzung des Darbenden ist dem Herrn wohl-
gefilliger als Schlachtopfer (Spr 21, 3); Liebes-
erweise und Mildtdtigkeit sind den Opfern
ebenbiirtig und konnen sie sogar ersetzen (Sir
35, 2). Almosengeben besitzt siihnende Kraft
(Tob 12, 9).

Mit dieser religiosen Begrindung und dem
ibernatiirlichen Wert des Almosens hingt
schliesslich auch der Umstand zusammen, ‘dass
die Ubung dieser Werke der Barmherzigkeit
hiufig an aussergewdhnliche liturgische Feiern
gekniipft war (z. B. 2 Sam 6, 19). Grossherzig-
keit gegeniiber Armen gehorte zur normalen
Feier der Feste (z. B. Dt 16, 11. 14).

Ein schones Zeugnis fiir die im mosaischen
Gesetz grundgelegte und bis ins spite Juden-
tum hinein getibte Praxis des Almosens bietet
uns das Buch Tobias. In dieser Schrift ldsst
sich auch in manch anderer Hinsicht echte, ge-
lebte alttestamentliche Frommigkeit beobach-
ten. Gleichsam als geistiges Testament hinter-
ldsst der sterbende Vater seinem Sohn Tobias
u.a.: «Gib Almosen von deinem Vermdgen
und wende dein Angesicht nie ab von einem
Armen. Dann wird sich auch von dir das An-
gesicht des Herrn nie abwenden. Sei barmher-
zig, soviel du es vermagst. Hast du viel, gib
reichlich. Hast du wenig, suche auch das "We-
nige gern zu geben. So sammelst du dir einen

herrlichen Lohn fiir den Tag der Not. Das Al-

mosen errettet von Stinden aller Art und vom
Tode und lidsst die Seele nicht in die Finsternis
hinabsteigen. Grosse Sicherheit vor dem hoch-
sten Gott gibt das Almosen allen, die es spen-
den» (Tob 4, 7—12). Wahrhaftig ein kleiner
Katechismus des Almosenspendens!

Diese alttestamentlichen Grundsitze bleiben
auch im Neuen Testament in Geltung. Jesus
und die Apostel dringen genau gleich auf den
religiosen Wert der Almosen. In der Bergpre-
digt betont Jesus die Lauterkeit bei der Aus-
tibung guter Werke. So wird in Mt 6 der Grund-
gedanke des neuen Gesetzes, der neuen Gerech-
tigkeit, mit 3 alttestamentlichen Tugendiibun-
gen illustriert: Almosen, Beten, Fasten. Nach
wie vor bilden sie die drei Pfeiler des religitsen
Lebens. Uber die Ansicht Jesu vom rechten Al-
mosengeben berichtet uns Mt: «Achtet darauf,
dass ihr eure Gerechtigkeit nicht vor den Men-
schen tbet, um von ihnen gesehen zu werden,
sonst habt ihr keinen Lohn bei eurem himm-
lischen Vater. Wenn du also Almosen gibst, so
posaune nicht vor dir her, wie es die Heuchler
in den Synagcgen und auf den Strassen tun, um
von den Menschen gepriesen zu werden. Wahr-
lich, ich sage euch, sie haben ihren Lohn schon
empfangen Wenn du also Almosen gibst, so
soll deine Linke nicht wissen, was deine Rechte
tut, damit dein Almosen im Verborgenen blei-
be. Dein Vater, der im Verborgenen sieht, wird
es dir vergelten» (Mt 6, 1—4). Jesus anerkennt
also das Almosen durchaus als gottgefillig und
verdienstlich. Aber als Ausdruck echter Frém-
migkeit konnen diese Wohltaten nur Gott zum
Zeugen, Ziel und Belohner haben. Deshalb
warnt Jesus so eindringlich vor einem selbst-
gefilligen Trachten nach Menschenlob. Almo-
sen diirfen nicht im Dienste getarnter Eitelkeit
missbraucht werden. Auch ein egoistisches
Rechnen und Pochen auf Gottes Lohn entspricht
nicht dem Willen Christi. Gleich in unserem
Zusammenhang rithren wir an den letzten
Grund, warum uns das Almosenspenden als

Aufgabe, bisweilen vielleicht gar als Pflicht,



auferlegt ist: Gott ist aller Menschen Vater
(Mt 6, 1. 4. 9); wir sind untereinander Briider
und Sohne. Einzig dieser von Gott angelegte
Masstab ist von Belang, nicht der schitzbare
Wert einer Gabe, sondern die in ihr titige, vol-
lig selbstlose Liebe gegeniiber einem Menschen,
der wie ich Gott im Himmel «Vater» nennt.
Nicht die dussere Leistung, das Werk, entschei-
det, sondern die innere Gesinnung. So nahm
Jesus die Frau, die an seinem Leib ein Ver-
mogen «verschwendete», in Schutz gegen die
Apostel, die zwar an die Armen dachten, aber
nicht in gleich selbstloser Liebe, wie die Frau
an den Herrn. Die Geste der Frau war spon-
tan, die Kritik der Jiinger hingegen verrit Be-
rechnung (Mt 26, 6—13). Demnach besteht der
Sinn des christlichen Almosens nicht darin,
materielle Not dauernd und allgemein zu be-
heben. Almosenspenden ist vielmehr eine durch
die Umstinde nahegelegte Betitigung der
Liebe.

Weiter mag auffallen, dass im ganzen Neuen
Testament nirgends ein Wort des Dankes an
Menschen fallt. Alles, auch die materiellen Gi-
ter, ist von Gott gegebene Liebe. Auf Grund
dieser Tatsache wird der Empfinger, ob er
diese Giiter nun unmittelbar oder bloss mittel-
bar von Gott empfingt, in Glaube und Liebe
bestirkt, er preist Gott und dankt ihm. Ein
solch in Einfalt geschehenes Geben und Emp-
fangen soll ausschliesslich an Gott interessiert
sein. Nur dieses Ziel berechtigt, alles als Al-
mosen zu verschenken (vgl. Mt 19, 21 f.).
Neben diesem grundlegenden Motiv finden
sich im Neuen Testament zerstreut noch manch
andere Griinde, die zum Almosenspenden be-
wegen wollen: Liebeswerke werden wie ein
Schatz im Himmel gehortet (Mt 6, 20). Im
Sinne Jesu unterstreicht vor allem das armen-
freundliche Lukasevangelium die Verpflich-
tung zum Almosengeben. Zwar weist Jesus
den an sich gut jiidischen Gedanken entschie-
den zuriick, dass man durch Almosen neben
einem himmlischen Kapital zugleich irdische

2.09

Zinsen erwerben konne (Lk 12, 33 £.). Almosen
sind nur als Riicklage fiir den Himmel sinn-
voll. Und im Streitgesprach mit den Pharisiern
betont Jesus nochmals die allgemeine Geltung
der Liebe. Nicht der gesetzliche Zustand oder
gar das Aussere eines Gefisses entscheidet,
sondern die Gesinnung des Herzens, die den
Inhalt eines Bechers oder einer Schiissel als Al-
mosen hinzuzugeben bereit ist (Lk 11, 39 ff.).
Jesus widersetzt sich hier liebeleerer ritueller
Angstlichkeit. In die gleiche Richtung weist die
ganz auf die Praxis ausgerichtete Frage des Ja-
kobus: «Wenn Bruder oder Schwester kein
Kleid haben und der tiglichen Nahrung er-
mangeln und einer von euch zu ihnen sagt:
,Geht hin im Frieden, wirmt euch und esst
euch satt’, gebt ihnen aber nicht, was sie zum
Leben né6tig haben, was nutzt das?» (Jak 2,
15 f.; vgl. auch 1 Jo 3, 17).

Im Leben der Urkirche, von dem uns die Apo-
stelgeschichte berichtet, spielen denn auch die
Almosen als Zeichen echter Frommigkeit eine
nicht geringe Rolle. So lebte inJoppe eine Jun-
gerin namens Tabitha, die viel Gutes tat und
reichliche Almosen spendete (Apg 9, 36). Der
Verfasser der Apostelgeschichte ist auch fiir
den Hauptmann Kornelius voll des Lobes ob
dessen Frommigkeit, Gottesfurcht, Gebetseifer
und der vielen Almosen wegen. Die Almosen
werden zu den besonders gottgefilligen Wer-
ken gezihlt (Apg 10, 2. 4. 31).

Endlich ist uns das Neue Testament noch mit
einem ganz konkreten Beispiel tdtigen materiel-
len Dienstes am Niachsten zur Hand. Paulus
kommt wiederholt darauf zu sprechen. Es han-
delt sich um die Kollekte zugunsten der Juden-
christen in Jerusalem, auf die Paulus stolz ist
(Apg 24, 17). Und mit welcher Begeisterung
hilt er den Korinthern eine regelrechte «Kari-
taspredigt» (2 Kor 8—9)! Seine Bemiihungen,
der notleidenden Muttergemeinde zu helfen,
setzten zunichst die Praxis des Almosens vor-
aus. Diese Kollekte nun wurde zum besonderen
Anliegen des Apostels. Er organisierte sie sogar



210

personlich. Weil Korinth ja die wichtigste,
wohlhabendste und vom apostolischen Stand-
punkt aus auch die schwierigste Stadt war, war
Paulus vor allem um einen vollen Erfolg der
Kollekte daselbst besorgt. Gleichzeitig diirfen
wir hier erstmals von einem organisierten Al-
mosen sprechen, das heisst, es bewegt sich in-
nerhalb eines bestimmten sozialen Rahmens
und dient einem festumrissenen sozialen Ziel,
das durch die innerkirchliche Situation des
Augenblicks nahegelegt wurde. Uns interessiert
nun die Art, wie sich Paulus diese Almosen
denkt und die Griinde, die er fiir sein Unter-
nehmen anfithrt. Zunichst kann und darf das
aktuelle Geben gewisse physische, moralische
und soziale Grenzen und Regeln nicht tiber-
sehen. Doch die Bereitschaft als solche duldet
keine Grenzen. Naturgemaiss soll das Almossn
der Korinther grossziigig, bereitwillig und
freundlich sein. Durch diese Kollekte geschieht
zwar ein gewisser Ausgleich, aber eine Korrek-
tur der irdischen Besitzverhiltnisse ist nicht
beabsichtigt (2 Kor 8, 13 ff.). Primar soll dic
Sammlung ein Zeichen der Einheit der Kirche
sein. Um jenen Graben wirksam aufzufiillen,
der sich zwischen der Heidenkirche und der
Judenkirche aufzutun begann, ist der Vélker-
apostel bestrebt, die Einheit dieser beiden Ka-
tegorien von Mitgliedern desselben Leibes Chri-
sti mit Hilfe materieller Almosen zum Aus-
druck zu bringen (vgl.Apg 11,29;Gal2,10; R6m
15, 26 f.; 1 Kor 16, 1—4). Unter diesem Ge-
sichtspunkt wird das Almosengeben und -neh-
men zu einer eminent kirchlichen Angelegen-
heit. Es ist ein konkretes Mittel, die Univer-
salitit des Evangeliums und die Verbindung
aller Christen untereinander spiirbar und au-
genfillig darzutun. Das Almosen wird so zu
einem glaubwiirdigen Zeichen der Solidaritdt
im Teilnehmen und Teilgeben an allem, womit
dem Bruder gedient werden kann, zur konkre-
ten Gestalt der durch Christus begriindeten
religiosen Gemeinschaft unter den Christen.
P. Andreas Stadelmann

Auf dem Weg nach Emmaus

Wenn das Evangelium von den Emmausjiin-
gern verkiindet wird, ist der Winter vorbei.
«Siehe, der Winter ist voruber, der Regen hat
aufgehért. Blumen blithen in den Girten. Die
Zeit des Rebenschneidens ist gekommen und
die Turteltaube ldsst thren Ruf erschallen im
Land» (H12,11-12). Freilich, die beiden Jiinger
spiirten vorerst noch nichts von diesem Friih-
lingszauber. Thre Zukunft lag unter der La-
wine der jiingsten Ereignisse verschiittet. Sie
hatten sich an Jesus von Nazareth getiuscht.
Sie glaubten, dass er der kommende Mann
wire, der Israel endlich vom Joch der Fremd-
herrschaft befreien wiirde. Ohne Zweifel wire
thnen im kommenden Reich ein Minister-
posten zugefallen. Sie hitten mithelfen diirfen,
Israel an die Spitze der Volker zu stellen, und
selbst von den entlegensten Inseln wiren die
Heiden gekommen, um Jahwe im Tempel zu
Jerusalem den schuldigen Tribut zu entrich-
ten. Nun aber sind alle Hoffnungen zusam-
mengestiirzt. Die Hohenpriester und Ratsher-
ren haben den vermeintlichen Messias zum Tod
verurteilt. Sie haben ihn gekreuzigt. Sein Grab
wurde mit einem michtigen Stein verschlossen
und versiegelt. «Und nun ist zu alledem heute
schon der dritte Tag, seit dies geschehen ist»
(Lk 24, 21).

Aber wihrend sie ithren schwarzen Gedanken
nachhingen, gesellte sich ein Fremdling zu
thnen und erkundigte sich eingehend nach dem
Grund ihrer Niedergeschlagenheit. Die beiden
Jinger konnten es nicht fassen, dass es im Um-
kreis von Jerusalem nech einen gab, der iiber
die Vorkommnisse der letzten Tage nicht im
Bilde war: «Du scheinst der einzige unter den
Festgisten in Jerusalem zu sein, der nicht weiss,



	Das Almosen im Lichte der Bibel

