
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 8-9

Artikel: Das Bischofsamt in den Aussagen des zweiten vatikanischen Konzils

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


174

Das Bischofsamt

in den Aussagen des zweiten
vatikanischen Konzils

Nachdem das erste vatikanische Konzil den
Rechtsprimat und die Unfehlbarkeit des Papstes

zu Glaubenssätzen erhoben hatte, wurde
vielfach das doppelte Bedenken laut, dass

allgemeine Konzile in Zukunft überflüssig und die
Bischöfe nur noch Beamte oder das Sprachrohr
des Papstes seien. Das erste vatikanische Konzil

hatte zwar schon von sich aus erklärt, dass
die ordentliche und unmittelbare Rechtsbefugnis

der Bischöfe, die als wahre Hirten ihre
Diözesen verwalten, durch den päpstlichen
Primat keine Einbusse erleide h Pius IX. hatte
ferner die Thesen des deutschen Episkopates
bestätigt, dass die Bischöfe nicht nur Werkzeuge

oder Beamte des Papstes seien; die
Bischöfe besässen vielmehr ihre Rechte und
Pflichten durch göttliche Anordnung, die zu
ändern der Papst weder Recht noch Macht
habe2. Es ist aber nicht zu leugnen, dass trotz
dieser Bestätigungen und Beruhigungen ein
gelegentlich auch durch Fakten genährtes
Unbehagen bestand.
Der Verlauf des zweiten vatikanischen Konzils

hat inzwischen vor aller Welt bewiesen,
dass ökumenische Konzile, trotz Primat und
Unfehlbarkeit, trotz der bestens organisierten
römischen Zentralverwaltung, von dringender
Notwendigkeit und von noch kaum abzuwägender

Nützlichkeit sind. Ferner zeigte das
zweite vatikanische Konzil — und das war der
Anknüpfungspunkt an das erste Vatikanum
— ganz neue Gesichtspunkte des Bischofsamtes
auf. Es brachte, um das etwas abgeschmackte
Wort dennoch zu gebrauchen, eine Aufwertung
des Bischofsamtes. Eine Aufwertung, die aber
nicht im Sinne einer Hebung des menschlichen
Prestiges und der gesellschaftlichen Macht,
nicht im Sinne einer Mehrung des bischöflichen

Zeremoniells oder einer Ummauerung
auf einsamem und pontifikalem Thron zu
verstehen ist. Die Aufwertung des Bischofsamtes
wird eher eine Minderung in den eben genannten

Belangen erheischen, damit die wirkliche
Grösse und Verantwortung dieses Amtes sieht-



!7/

bar und wirksam werde. Die Aufwertung des
Bischofsamtes ging auch nicht in die oft auf
nichtkatholischer Seite erwartete Richtung,
dass der Weltepiskopat zu einer Art Antipode
und Gegenspieler des Primates und der römischen

Kurie wurde. Vielmehr ist nun
festgestellt und vor aller Welt verkündet, dass die
Bischöfe als Nachfolger der Apostel in echter
Partnerschaft und wechselseitiger Kollegialität,
oder wie es die Konstitution über die Kirche
auch nennt, in hierarchischer Gemeinschaft mit
dem Papst zusammen die Weltkirche leiten3.
Inwieweit dieser bilateralen Kollegialität rechtlich

noch ein kleiner Riegel vorgeschoben ist,
kann hier übergangen werden4.

I. Das Sakrament der Bischofsweihe

Die neue Sicht auf das Bischofsamt gründet
meines Erachtens vor allem darauf, dass nun
auch auf dem Konzil klar festgestellt wurde:
die Bischofsweihe ist ein wirkliches Sakrament,
die Fülle des Weihesakramentes5. Die
Heilsmacht und Gnade der Sakramente aber kann
nur von Gott und Christus dem Hohenpriester
und obersten Hirten übermittelt werden. Der
Bischof ist also Bischof und Stellvertreter
Christi, nicht weil er erwählt und von Rom
bestätigt wird, sondern weil er ein Sakrament
empfangen hat. Das Kollegium, das stellvertretend

für das Volk Gottes den Bischof wählt
und die Bestätigung des Neugewählten durch
den Papst, können nicht mehr erwirken, als
dass der Mann präsentiert wird, dem Christus
die Fülle seines Priestertums übergeben möge.
Die sakramentale Weihe erst überträgt die Ämter

der Heiligung, der Lehre und der Leitung.
Die Bischofsweihe übergibt das höchste Prie-
stertum und die Summe des heiligen Dienstes.
Durch seine Weihe wird der Bischof
hineingenommen in die hierarchische Gemeinschaft
mit dem Bischofskollegium und mit dem
Papst6.

Das ist die sakramentale Aufwertung des
Bischofsamtes, die soviel bedeutet, dass der
Bischof durch ein eigenes Sakrament noch tiefer,
als es in der Taufe begann, in das Leiden, Sterben

und Auferstehen Christi, in das
Paschamysterium hineingenommen wird, damit er
dessen authentischer Zeuge sei im Volke Gottes.

Aus der Wirkung und Gnade des
Sakramentes der Bischofsweihe ergeben sich nun der
Standort und die Sendung, die Gabe und Aufgabe

des Bischofs.

II. Der Bischof und das Gottesvolk

Im Bischof findet das eine und einzige Priester-
tum Christi seine sichtbare Weiterführung.
Vom Bischof in erster Linie gilt: «Jeder
Hohepriester wird nämlich aus Menschen genommen
und für Menschen bestellt in ihren Anliegen
bei Gott, damit er Gaben und Opfer darbringe
der Sünden wegen, als einer, der imstande ist,
Mitleid zu haben mit den Unwissenden und
Irrenden, da ja auch er mit Schwachheiten
behaftet ist, und um dieser willen muSs er wie für
das Volk, so auch für sich selbst Opfer
darbringen zur Tilgung der Sünden» (Hebr 5,
1_4)-
Der Mittler Gottes: Der Bischof ist von Gott
selber an die Spitze des priesterlichen und
pilgernden Gottesvolkes gestellt. Im Bischof, dem
Mittler zwischen Gott und den Menschen,
begegnen sich Gott und die Menschen, durch ihn
will Christus selber den Menschen nahe sein.
Christus gab sein Reich den Aposteln: «Euch
ist das Geheimnis des Reiches Gottes gegeben»
(Mk 4, 11; vgl. Mt 18, 18; Lk 22, 28 f). Die
Apostel aber gaben das Übernommene durch
das Sakrament der Handauflegung an ihre
Nachfolger weiter (vgl. 1 Tim 4, 14; 2 Tim 1,
6 f). Dieses von Christus den Aposteln und
durch sie den Bischöfen übergebene Reich
beinhaltet das ganze Heil, das heisst die ganze
Selbstmitteilung Gottes in Wort und Sakra-



i76

Das Evangelium ist

der Mund Christi.

Er thront im Himmel
und hört dennoch

nicht auf, hier auf Erden

zu sprechen.

Augustinus

Evangeliar, 11. Jahrhundert,
im Landesmuseum





i/8

ment. Das Apostel- und Bischofsamt ist also
das sichtbare Bindeglied oder die Brücke
zwischen dem unsichtbaren Christus und der
sichtbaren Kirche.
Der Mittler der Menschen: Der Bischof ist aber
auch der von den Menschen gewollte Mittler
zu Gott hin. Im Bischofsamt vollendet sich
nämlich das allgemeine Priestertum aller
Getauften. Das Bischofsamt gründet auf dem
allgemeinen Priestertum aller Christen. Der
Bischof steht nicht einsam auf verlorenem
Posten, er ist gebunden an Gott und an das Volk
Gottes. Allerdings trifft ihn das Risiko
zwischen Gott und den Menschen den am weitesten

nach vorne geschobenen und exponiertesten

Posten innezuhaben, auf dem er nur
bestehen kann durch innigste Gemeinschaft mit
Gott und durch engste Gemeinschaft oder
Nähe zu seinem Volk. Der Bischof ist von Gott
und von den Menschen als Stellvertreter in die
Mitte gestellt, er steht zwischen dem Auftrag
und der Forderung Gottes einerseits und der
Unheilsnot der Menschen anderseits. Er wird
seiner doppelten Mittleraufgabe nur gewachsen
sein, wenn er, wie Christus es getan, Gott und
Mensch in sich selber eint und lebt. Weil der
Bischof Getaufter ist, bleibt er Mit-Glied aller
Getauften. Die Bischofsweihe hebt die gegenseitige

Gliedschaft nicht auf, sondern bedeutet
als Vollendung des allgemeinen Priestertums
sogar die Intensivierung und Vertiefung der
Bindung an das Gottesvolk. Zudem haben auch
die Getauften schon Anteil am Lehr-Priester-
und Leitungsamt, das im Bischof zur Vollendung

kommt7. Das allgemeine und das
hierarchische Priestertum, also auch Bischof und
Laie, sind einander zugeordnet, nicht bloss
über- und untergeordnet8.
Jeder Bischof und jeder Priester weiss, wie
wahr die Worte sind, die der grosse Bischof
Augustinus an seine Gemeinde richtete: «Wo
mich erschreckt, was ich für euch bin, da tröstet

mich, was ich mit euch bin. Lür euch bin
ich Bischof, mit euch bin ich Christ. Jenes be¬

zeichnet das Amt, dieses die Gnade, jenes die
Gefahr, dieses das Heil»u.

III. Der Bischof und die Weltkirche

«Alle Bischöfe haben, als Glieder des in der
Nachfolge des Apostelkollegiums stehenden
Episkopates, nicht nur für eine bestimmte Diözese,

sondern für das Heil der ganzen Welt die
Weihe empfangen» 10. Weil der Papst mit dem
Kollegium der Bischöfe zusammen die Weltkirche

leitet11, muss auch jeder Bischof als Glied
dieses Kollegiums die Mitverantwortung für
die Gesamtkirche tragen. Das Bischofsamt ist
anlagemässig und kraft der Weihe nicht auf
eine Diözese beschränkt. Jeder priesterliche
Dienst hat Teil an der Weite der Sendung, die
Christus den Aposteln übertragen hat. Christi
Priestertum ist auf alle Völker, auf alle Zeiten
gerichtet, es kennt keine Beschränkung durch
Grenzen des Blutes, der Volkszugehörigkeit
oder des Zeitalters12. Trotz der Einweisung in
eine Diözese bleibt also der Bischof der
Gesamtkirche verpflichtet, er muss seine Diözese
im Blick auf die Gesamtkirche leiten, er ist zur
Sorge für die Gesamtkirche gehalten13. Die
Bischöfe müssen jede Wirksamkeit fördern, die
der ganzen Kirche gemeinsam ist. Die Sorge,
das Evangelium zu verkünden, geht die ganze
Körperschaft der Hirten an14. Die Bischöfe
müssen in Arbeitsgemeinschaft treten untereinander

und mit dem Papst, sie müssen mit allen
Kräften den Missionen Arbeiter für die Ernte,
wie auch geistliche und materielle Hilfe
vermitteln. Sie sollen des weiteren in umfassender
Liebesgemeinschaft den anderen Kirchen
(Diözesen), besonders den benachbarten und
bedürftigen, gerne brüderliche Hilfe gewähren1,r>.
Dass die Bischöfe gewillt und fähig sind, nicht
bloss ausführende Organe der römischen Kurie
zu sein, sondern ihre Mitverantwortung für die
Gesamtkirche wahrzunehmen, hat der Verlauf
des zweiten vatikanischen Konzils bewiesen



m

und fand in den Konzilsdokumenten den
entsprechenden Ausdruck. Weil solche Konzile
aber nicht immer tagen können, besitzt nun der
Papst in der Bischofssynode eine angemessene
Vertretung des Weltepiskopates zur Weiterführung

des Konzils und zur Leitung der Kirche.
Die vergangenen Herbst tagende Bischofssynode

hat, obwohl viele anderes und mehr
erwarteten, etwas sehr Wichtiges getan: Sie
verhinderte, dass das Konzil von Minimalisten
oder Maximalisten abgefälscht wird

IV. Der Bischof und seine Diözese

Die Leitung einer Diözese ist der konkrete Ort
der universalen Sendung eines Bischofs in die
Gesamtkirche. Auch in bezug auf das Verhältnis

des Bischofs zu seiner Diözese brachte das
zweite vatikanische Konzil eine Aufwertung
und Klärung. Während bislang zumindest
unklar war, woher der Bischof seine Vollgewalt
bekomme, ob unmittelbar von Gott, oder vom
Papst, steht jetzt fest, dass die dreifache
Vollgewalt zu lehren, zu leiten und zu heiligen
jedem Bischof durch die sakramentale Weihe,
also unmittelbar von Gott gegeben ist, während

der Papst durch die rechtliche Einweisung
des Neugeweihten in eine Diözese nur den Ort
und die Grenzen bestimmt, wo die dreifache
Vollgewalt ausgeübt werden kann. Die rechtliche

Einweisung in eine bestimmte Teilkirche
(Diözese) durch den Papst ist notwendig zum
Nutzen der Kirche, damit eben alle Christen
und Ortskirchen ihren Bischof haben10.
«Die Bischöfe sind nicht als Stellvertreter der
Bischöfe von Rom zu verstehen, denn sie haben
eine ihnen eigene Gewalt inne und heissen in
voller Wahrheit Vorsteher des Volkes, das sie
leiten» 17. Als Stellvertreter Christi, nicht bloss
des Papstes, leiten die Bischöfe ihre Teilkirche;
im Namen Christi üben sie ihre eigene, ordentliche

und unmittelbare Vollmacht aus18.
Während die Vollmacht des Bischofs durch die

rechtliche Einweisung und Umgrenzung auf
eine Teilkirche eingeschränkt ist, bleibt die an
sich wesentlich gleiche bischöfliche Vollgewalt
des Papstes ohne jede rechtliche oder örtliche
Umgrenzung. Der Papst ist als Bischof von
Rom zugleich der Bischof der katholischen
Kirche; so nennt sich Paul VI., und als
«Bischof der katholischen Kirche» hat er die
Konzilsdokumente unterzeichnet.
Der authentische Lehrer: Der Bischof ist der
mit der Autorität Christi ausgerüstete authentische

Lehrer, er ist Zeuge der katholischen
Wahrheit; denn unter allen Aufgaben des
Bischofs hat die Verkündigung des Evangeliums
den Vorrang10. Christus machte seinen Aposteln

die «Verkündigung der Botschaft» zur
ersten Pflicht (Mk 3, 13 f; 16, 15; Mt 28, 18).
Der Bischof ist der Lehrer, Hirte und Diener,
nicht aber der Herr unseres Glaubens; er ist
der Mitarbeiter an unserer Freude (2 Kor 1,

24)-
Das Amt der Heiligung übt der Bischof
vorzüglich aus durch die Eucharistiefeier, aus der
die Kirche immerfort lebt und wächst20. Durch
die Eucharistiefeier, die als Opfer vor allem
Anbetung Gottes ist und als Sakrament in
Verbindung mit der Wortverkündigung die Heiligung

der Menschen bewirkt, ist der Bischof
Mittler zwischen Gott und den Menschen.
Irgendwie ist der Bischof sogar bei jeder
Eucharistiefeier und bei jeder Sakramentenspendung
anwesend im Priester, dem er durch Handauflegung

Anteil gab an seinem Hohepriester-
tum21.
Weil die Eucharistie die Mitte der Gemeinschaft

der Gläubigen22, die Wurzel und der
Angelpunkt der christlichen Gemeinde ist23,
weil die Liturgie der Gipfel des kirchlichen
Tuns und zugleich die Quelle ist, aus der all
ihre Kraft strömt, weil es Ziel der apostolischen
Arbeit ist, die Gläubigen zur Teilnahme am
heiligen Opfermahl zu führen, damit sie die
österlichen Geheimnisse auch leben24, weil in
der Altargemeinschaft einer jeden, noch so



i8o

Wie die Schafe sich um den Hirten sammeln

und unter seinem Stab %u einer Herde zusammenwachsen,

so pilgert das Gottesvolk des Neuen Bundes,

geschart um Jesus Christus,

den alleinigen Mittler und Erlöser,

durch Nebel, Sturm und Wolkendunkel

Zum Licht der ewigen Wahrheit

und zu den Quellen nie versiegender Freude.





i82

kleinen und armseligen Ortsgemeinde, die
Weltkirche präsent und existent ist2r>, sollte der
Bischof vor allem zur Eucharistiefeier, nicht
bloss zur Firmung, in den Ortsgemeinden von
Zeit zu Zeit zugegen sein. Früher oder später
müssen ohnehin für das Firmalter und den
Firmspender andere Lösungen gesucht werden,
um das Sakrament der Firmung einerseits vor
der Entwürdigung des kindlichen, nicht
verstandenen «Massenkonsums» zu bewahren und
um anderseits zu erreichen, dass dieses Sakrament

als Vollendung und Sendung wirklich
angenommen und gelebt wird.
Das Leitungsamt: Vielleicht am drückendsten
kann das Leitungsamt in einer Diözese werden.

Es wird dem Bischof allein kaum möglich
sein, alle Schichten seiner Kirche, Priester und
Laien, Bauern und Arbeiter, die Angestellten
und die Intellektuellen, die Leute der
Wirtschaft und der Industrie, die Aufgeschlossenen
und die Verschlossenen in gleicher Weise zu
erreichen. Auch die Leitung der Weltkirche kann
ja nicht mehr vom Papst und seiner Kurie
alleinbewältigt werden, deshalb sind die Bischöfe
zur Leitung der Gesamtkirche kollegial
herangezogen. Auch der Bischof kann seine Kirche
nur in kollegialer Mitarbeit von Priestern und
Laien leiten.
Das erste Mitarbeiter-Kollegium des Bischofs
ist die bischöfliche Kurie, die für die Diözese
eine ähnliche Aufgabe hat wie die römische
Kurie für den Papst. Wie die Bischöfe selber
mit Recht die Umstrukturierung der römischen
Kurie verlangen20, so ist wohl auch eine
Reform der bischöflichen Kurie erwünscht27.
«Kollegen des Papstes» sind vor allem die
Bischöfe, die in der Seelsorge stehen,; «Kollegen»
der Bischöfe in der Leitung der Diözese sind
analog jene, die effektiv den Bischof in der
Seelsorge vertreten: die Pfarrer2S.
Die Diözesanpriester sind durch ihre Weihe mit
dem Bischof verbunden, sie sind dem Kollegium

der Bischöfe zugeordnet und bilden als
Hilfe und Organ mit ihrem Bischof ein ein¬

ziges Presbyterium 2<J. Die Priester sollen in
ihrem Bischof einen Vater haben, und der
Bischof sehe in den Priestern seine Mitarbeiter,
Söhne und Freunde30. Im Dekret über Dienst
und Leben der Priester werden die Priester
nicht nur Söhne, sondern Brüder und Ratgeber
des Bischofs genannt31. Das früher paternali-
sche Bischofs- und Priesterbild wird kaum
mehr verstanden. Auch die Laien lassen sich
nicht mehr gerne als «geliebte Söhne und Töchter»

oder als «Pfarr-Kinder» behandeln. Die
«sakramentale Bruderschaft»32, die alle
Getauften und Geweihten umschliesst, umschliesst
auch den Bischof.
Die kollegiale Struktur und Leitung der Kirche

erstreckt sich noch weiter: Kollegialität,
also Mit- und Zusammenarbeit, muss bestehen
zwischen Papst-Bischof-Priester und Laien.
Deshalb gibt es den Seelsorgsrat, in den Priester,

Ordensleute und Laien berufen werden 33.

Es gibt den Pfarreirat.
Manchen Kummer wird jedem Bischof die noch
zu findende Synthese und rechte Gewichtsverteilung

zwischen Autorität und Gehorsam
bereiten. Obwohl der Priester nicht bloss im
Namen des Bischofs, sondern ebenfalls in der Person

Christi handelt34, spricht die Konstitution
über die Kirche35 dennoch vom ehrfürchtigen
Gehorsam, den die Priester ihrem Bischof
schulden. Anderswo38 ist die Rede von
Ergebenheit in aufrichtiger Liebe, vom priesterlichen

Gehorsam, der vom Geist der
Zusammenarbeit durchdrungen sein soll. Der Gehorsam

darf tatsächlich dem Priester, der an
Christi Stelle steht, einiges abfordern, denn
Christus war gehorsam bis zum Tod am Kreuz
(Phil 2, 8). Gerade durch verantwortlichen
und freien Gehorsam wird der Priester Christus

gleichförmig37. Die Hirtenliebe drängt
die Priester dazu, nur in Gemeinschaft mit dem

ganzen Leibe Christi zu handeln und den eigenen

Willen gehorsam in den Dienst für Gott
und die Brüder zu stellen, indem sie gläubigen
Geistes annehmen und ausführen, was der



i83

Papst, der eigene Bischof sowie andere
Vorgesetzte vorschreiben 38.

Anderseits ist klar, dass die Vollgewalt des
Priestertums nicht gleichzusetzen ist mit Voll-
Macht zu herrschen, zu regieren, zu befehlen,
vielmehr ist die Vollgewalt des Priestertums
auch die Voll-Gewalt zu dienen. Alle
hierarchischen Ämter sind Dienstämter3". Das Lehren,

Leiten und Heiligen «ist ein wahres Dienen,

weshalb es in der Heiligen Schrift
bezeichnenderweise mit dem Wort Diakonia, das
heisst Dienst, benannt wird» 40.

Schliessen wir diese theologischen Überlegungen
mit den Worten, die Karl Rahner aus An-

lass eines Bischofsjubiläums sprach: «Dem Träger

des Amtes gebührt mündiger Gehorsam,
darüber hinaus brüderliches Vertrauen, ein
immer neuer, geduldiger Vorschuss an Entgegenkommen

und Willigkeit, ja sogar — wenn man
so sagen darf — ein wenig Mitleid ob der Last
der bitteren und schweren Verantwortung, die
er trägt. Dazu gehört das gläubige Bewusstsein
auf unserer Seite, dass er nicht der Herr unseres

Glaubens, unserer Hoffnung und unserer
Liebe ist, es auch gar nicht sein will, sondern
der Knecht Gottes, der der Diener unserer
Freude ist, nämlich die Erlösten Gottes zu
sein.» P. Thomas Kreider

Anmerkungen:

1 Denzinger-Schönmetzer 3061
2 a.a.O. 3115
3 Konstitution über die Kirche (Abkürzung: KK) 18
4 Hierüber siehe: Thomas Kreider, Was sagt das Konzil

über die Kirche, S. 64 f
5 KK 21
6 KK 21 ; 22
7 KK 31
8 KK 10
9 Augustinus, Sermo 340, 1. PL 38, 1483

10 Dekret über die Missionstätigkeit 38
11 KK 18
12 Dekret über Dienst und Leben der Priester (Abkürzung:

PD) 10
13 KK 23
14 KK 23
15 KK 23
16 KK 27
17 KK 27
18 KK 27; Erläuternde Vorbemerkung 2.
19 KK 25

20 KK 26
21 Vgl. KK 26 und 28
22 PD 5
23 PD 6
24 Konstitution Liturgie 10
25 KK 26 und 28
26 Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe 9f
27 a.a.O. 27
28 a.a.O. 30
29 KK 28; PD 2
30 KK 28
31 PD 7
32 PD 8
33 Dekret über die Hirtenaufgabc der Bischöfe 27
34 PD 2
35 KK 28
30 PD 7
37 PD 15
38 PD 15
39 KK 18
40 KK 24


	Das Bischofsamt in den Aussagen des zweiten vatikanischen Konzils

