
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 8-9

Artikel: Das Bischofsamt im Zeugnis der Bibel

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


T59

Das Bischofsamt

im Zeugnis der Bibel

Das 2. Vatikanische Konzil betont zu wiederholten

Malen, was zwar schon immer der Glaube

der Kirche war, dass nämlich die Bischöfe
Nachfolger der Apostel seien (vgl. Konstitution

über die Kirche, 18. 20—24). Wenn wir
also die Bibel um ihr Zeugnis bezüglich des
Bischofsamtes befragen wollen, müssen wir
zurückgreifen auf die Daten des Neuen
Testaments, welche das Verhältnis Jesu zu den Aposteln

einerseits, die Beziehungen der Apostel
untereinander und zu ihren unmittelbaren
Nachfolgern anderseits betreffen. Es geht darum,

den Aufweis zu erbringen, ob und inwiefern

die mit dem Bischofsamt heute verbundenen

Funktionen mit dem vom Neuen Testament

beschriebenen Dienst identisch seien, und
auch festzustellen, dass das Bischofsamt bis
heute auf Grund derselben charismatischen
Befähigung ausgeübt wird.

I. Die Ämter und Titel Christi

Gründer und Fundament der gesamten neu-
testamentlichen Heilsökonomie ist Jesus Christus.

Darin besteht die Grundaussage des ganzen

Neuen Testaments. Einzig diese Wahrheit
will es, wenn auch in verschiedener Form, künden.

Dass nun die wichtigsten Ämter dieser
Heilsökonomie auch und zuerst von Christus
ausgesagt werden, beweist die Einheit des Amtes

und seine ausschliessliche Begründung im
Heilswerk Christi. Ein kurzer Uberblick über
die Ämter, die von Christus ausgesagt werden,
soll uns das deutlich machen.

Er, der «der Sohn» war (Hebr 1, 2 f), «nahm
an Fleisch und Blut Anteil» (Hebr 2, 14) und
wurde «selber Mensch» (1 Tim 2, 5). Auf diese
Weise gehört Christus beiden Teilen an, dem
göttlichen und dem menschlichen, die er in sich
miteinander versöhnt. Er ist vor allem Mittler,
einziger Mittler des neuen Bundes (Hebr 9,15;
12, 24) und wirkt als solcher ein für allemal
die Befreiung, das Heil, die Erlösung seines
Volkes. Von nun an erlangen die Menschen nur
durch ihn Zutritt zu Gott (Hebr 7, 25). Wenn
Jesus also Mittler ist, ist er es jedoch nur auf
Grund dessen, dass ihn der Vater dazu berufen

(Hebr 5, 5) und er diesem Ruf entsprochen
hat (Hebr 10, 7 ff). Deshalb verkündigt er
nicht bloss Gottes Wort, sondern ist die
Selbstaussage des Vaters. Die Ankunft Jesu trägt
also in die Geschichte des menschlichen
Mittlertums etwas wurzelhaft und endgültig Neues
hinein: Jesus Christus bleibt in dem Tempel,
«der nicht von Menschenhänden erbaut ist»
(Hebr 9, 11), stets gegenwärtig, um als Mittler

für seine Brüder «Fürsprache einzulegen»
(Hebr 7, 5). Denn genau so wie es «nur einen
Gott gibt, gibt es auch nur einen Mittler»
(1 Tim 2, 5) des neuen und ewigen Bundes. In
ihm ist das endzeitliche Mittlertum endgültig
und vollkommen verwirklicht.
Weiter ist Jesus ein priesterlicher Mittler.
Zwar hat er sich kein einziges Mal selber den
Titel eines Priesters gegeben. Das ist verständlich,

denn die Hörer Jesu verbanden mit diesem

Titel allzu leicht genau umschriebene, dem
alttestamentlichen Priestertum vorbehaltene
Funktionen. Offenbar aus denselben Gründen
gibt auch Paulus seinem Meister nirgends den
Titel eines Priesters. Dasselbe gilt von den übrigen

neutestamentlichen Schriften. Man war
sich bewusst, dass die Aufgabe Jesu eine ganz
andere war. Indes gebrauchte Jesus selber zur
Umschreibung seiner Sendung priesterliche
Ausdrücke: Der Tod am Kreuz ist ein Opfer.
Er selber ist Opferlamm und Opferpriester in
einem, also der Priester des eigenen Selbst-



i6o

Er ist das Bild des unsichtbaren Gottes,

der Erstgeborene vor aller Schöpfung.

Alles ist erschaffen durch ihn und auf ihn hin.

Er ist das Haupt seines Leibes, der Kirche.

Er ist der Anfang, der Erstgeborene

aus den Toten, damit er in allem den Vorrang habe.

Denn es gefiel Gott, in ihm die ganze Fülle wohnen zu lassen,

und durch ihn wieder alles mit sich auszusöhnen,

indem er Frieden stiftete durch das Blut seines Kreuzes.

Aus dem Kolosserbrief

Thronender Christus
Email, 12. Jahrhundert, Musée de Cluny, Paris





162

opfers. Ebenso sprechen die Apostel in ihren
Predigten und Schriften vom Opferlamm, vom
Opferblut (1 Petr 1, 2. 19). Eine Ausnahme
hingegen bildet der Hebräerbrief. Er verbreitet
sich ausführlich über das Priestertum Christi
und nennt ihn den «barmherzigen Hohepriester».

Barmherzig ist er deshalb, weil Jesus in
allem seinen Brüdern gleich werden wollte, um
die Not jener mitzuerleben, die zu retten er
gekommen war (Hebr 2, 17 f). Der Brief greift
die bereits erwähnten Themen auf, konzentriert
die Aufmerksamkeit aber auf die persönliche
Rolle Christi beim Vollzug dieses Opfers. Jesus

ist der einzige heilige Priester (Hebr 7, 26
ff). Nachdem das priesterliche Opfer «ein für
allemal» vollzogen ist (Hebr 7, 27; 9, 12. 26 ff;
10, 10), thront unser Hohepriester fortan zur
Rechten Gottes (Hebr 8, 1; 10, 12), wo er
immerdar lebt, um auf Grund seines unvergänglichen

Priestertums Fürsprache einzulegen
(Hebr 7, 25). Obschon also das Opfer Christi
in der Zeit unserer vergänglichen Welt
verwirklicht wurde und so der Vergangenheit
angehört, ist es doch in jener neuen Welt stets
gegenwärtig, in die er durch die Hinopferung
seiner selbst eingetreten ist und wo er es seinem
Vater unablässig darbringt.

Ein anderer Titel, von Jesus selbst sich zugelegt,

lautet Lehrer. Während seines öffentlichen
Lebens bildet ja die Unterweisung einen
wesentlichen Teil seiner Tätigkeit. Jesus lehrt in
den Synagogen (Mt 4, 23; Jo 6, 59), im Tempel
(Mt 21, 23; Jo 7, 14), anlässlich von Festen (Jo
8, 20), ja täglich (Mt 26, 55). Er lässt sich
sogar den Titel eines Lehrmeisters geben (Jo 13,
13). Im Reiche Gottes gibt es fortan nur noch
einen einzigen Lehrer (Mt 23, 10). Die Aufgabe
des Lehrens ist eng mit der des Priesters
verbunden. Schon im Alten Testament war der
Priesterdienst zugleich Dienst am mosaischen
Gesetz. Diesem Gesetz gegenüber bezieht Jesus

nun eine ganz klare Stellung: Er
widerspricht nicht, sondern erklärt dessen Unter¬

weisungen, führt sie weiter und vervollkommnet
sie, denn er ist ja gekommen und ist

bevollmächtigt, es zu erfüllen (Mt 5, 17 f). Aber ohne
sich an seinen Buchstaben zu binden, rückt Jesus

dessen tiefsten Sinn ans Licht, der im
Doppelgebot gipfelt, Gott zu lieben und den Nächsten

wie sich selbst. Darin liegt das Gesetz des
Reiches Gottes beschlossen (Mt 22, 34—40).
Wie verbindlich Jesus seine Gesetzesunterweisung

verstanden wissen will, zeigt das Gleichnis

vom klugen Hausvater am Schluss der
Bergpredigt: Die Menschen müssen sein Wort hören
und danach handeln (Mt 7, 24 ff). Jesus lehrt
mit einer einzig dastehenden Autorität (Mt 13,
54). Das Geheimnis der so völlig neuen Haltung

Christi liegt in der Tatsache, dass seine
Lehre im Unterschied zu den menschlichen
Lehrern nicht von ihm selber stammt, sondern
von dem, der ihn gesandt hat (Jo 7, 16 f). Er
sagt nur das, was sein Vater ihn lehrt (Jo 8, 28).
Dazu ist Jesus insofern auch der ideale Lehrer,
weil er nicht bloss ein neues Gesetz aufstellt,
sondern auch ein Beispiel gibt, das mitreisst
und den Menschen die innere Kraft verleiht,
die zu dessen Beobachtung befähigt: Die Kraft
des Geistes (vgl. Apg 1, 8; Jo 16,13).
Eine weitere Seite der Sendung Jesu drückt der
Name Hirt aus. Jesus versteht sich selbst zu
den verlorenen Schafen Iraels gesandt (Mt 15,
24; 10, 6; Lk 19, 10). In seiner Tätigkeit gleicht
er sich der Handlungsweise der Hirten an: Er
schart um sich die kleine Herde der Jünger
(Lk 12, 32), die von den Wölfen verfolgt und
zerstreut wird (Mt 7, 15; 10, 16). Doch der
Hirte wird sie wieder aus der Zerstreuung
sammeln (vgl. Mt 26, 31 f). Am Ende der Zeiten
wird der Herr wie ein Hirt die guten von den
schlechten Schafen scheiden (Mt 25, 31 f). Im
Johannesevangelium endlich werden diese
verstreuten Hinweise zu einem grossartigen Bild
zusammengefügt, das die Kirche zeichnet, wie
sie unter dem Stab eines einzigen Hirten lebt
(Jo 10). Dieser eine Hirte «bin ich», sagt
Jesus. Er geht noch weiter: Er ist die einzige



163

Türe, die Zutritt gewährt und auf die Weide
hinausführt. Er allein hat Macht, das Hirtenamt

zu übertragen. Er allein schenkt Leben; er
bestimmt Auszug und Heimkehr der Herde.
Aus der gegenseitigen Kenntnis von Hirt und
Schafen ergibt sich eine ganz neue Seinsweise,
eine gegenseitige Liebe, die auf jener Liebe
aufruht, die den Vater und den Sohn eint. Endlich
ist Jesus der vollkommene Hirte, weil er
freiwillig sein Leben für die Schafe hingibt.
Im Anschluss an diesen von Jesus selbst
entworfenen «Hirtenspiegel» sprechen dann die
neutestamentlichen Schriftsteller im gleichen
Sinn von jenem «grossen Hirten der Schafe»
(Hebr 13, 20), der grösser als Moses, der der
vorbildliche «Oberhirte» ist (1 Petr 5, 4), vom
«Hirten und Hüter», der durch seine eigenen
Striemen die verirrten Seelen geheilt und sie
wieder heimgeführt hat (1 Petr 2, 24). Petrus
gebraucht hier für die Tätigkeit Jesu sogar das

Wort «Bischof»! Im Hintergrund steht jedenfalls

die Vorstellung, dass der himmlische Christus

weiterhin als der eigentliche Hirte seiner
messianischen Gemeinde waltet.
Jesu Tätigkeit ist auch die eines Propheten.
Am Verhalten Jesu stellt man viele prophetische

Züge fest. Er offenbart den Inhalt der
«Zeichen der Zeit» (Mt 16, 2 f) und kündet
deren Ende an (Mt 24—25). Durch sein Gehaben
erneuert er die Kritik der Propheten: Strenger
Tadel für die, die den Schlüssel in Händen halten,

aber niemanden eintreten lassen (Lk 11,
52); Kampf der religiösen Heuchelei (Mt 15, 7)
und Ankündigung eines vollkommenen Kultes
nach der Zerstörung des materiellen Heiligtums

(Jo 2, 18 f). Endlich, und dies ist ein Zug,
der Jesus in besonderer Weise mit den Propheten

von einst verbindet, erlebt er, wie seine
Botschaft abgelehnt wird (Mt 13, 13 ff). Aber
in dem Masse, als das Ende schon naht, kündet
er es an und enthüllt dessen Sinn. So wird Jesus
sein eigener Prophet und beweist dadurch, dass

er der Herr seines Schicksals bleibt, das er
freiwillig auf sich nimmt, um den in den Schriften

niedergelegten Ratschluss des Vaters zu
erfüllen.

Jesu Sendung und Person gehören jedoch nicht
mehr der gleichen Ordnung an wie der alttesta-
mentliche Prophetismus. Er verfügt über
Autorität, die ihm vom Vater gegeben ist. Die
Eigenschaft «eines Sohnes» hebt ihn über die
gesamte Folge der Propheten hinaus (Hebr 1,
1 ff). Jesus wiederholt nicht bloss, was ihm ein
anderer vorsagt, sondern ist selbst Quelle der
Wahrheit und des Lebens. Einem solchen
Gehaben gegenüber, das noch durch Wunderzeichen

unterstrichen wurde, versteht man, dass
die Volksmenge Jesus spontan den Titel eines

Propheten gegeben hat (Mt 16, 14; Jo 4, 9; 9,
17), womit in einzelnen Fällen der in der
Schrift angekündigte Prophet schlechthin
gemeint ist (Jo 1, 21; 6, 14; 7, 40). Jesus selbst
legt sich diesen Titel nur gelegentlich zu (Mt 13,
57), wie er auch im Denken der werdenden
Kirche sonst wenig Raum einnimmt (Apg 3,
22 f).

Ein letzter Titel endlich, der gleichzeitig auf
ein Amt Jesu hinweist, findet sich im Hebräerbrief.

Jesus wird dort einmal Apostel genannt
(Hebr 3, 1). Er ist einerseits selber Sendbote,
Botschafter und Bevollmächtigter seines Vaters.
Apostolat enthält aber noch eine andere
Dimension, die der Ausbreitung. Deshalb hat Jesus

zur Zeit seines öffentlichen Wirkens gleich
die ersten Wege zur Ausweitung der apostolischen

Sendung beschritten. Daher wollte Jesus
anderseits gerade als «Apostel» des Vaters ein
privilegiertes Kollegium einsetzen, das seine

Gegenwart und sein Wort weitertragen sollte.
Weil die Zwölf ihrerseits im Sinne des
«Apostolats» Christi die Ausübung der pastoralen
Sendung wieder an andere übertragen, wird so
die apostolische Aufgabe durch die Jahrhunderte

hindurch weitergeführt.



164

II. Das Amt der Zwölf und des Paulus

Die Tatsache nun, dass Jesus zwar der einzige
Mittler, Priester, Lehrer, Hirt, Prophet und
Apostel ist, schliesst die Mitarbeit von
Menschen in der Geschichte des Heiles nicht aus.
Sicher bleibt Christus der einzige Mittler
zwischen Gott und Menschen, der einzige Priester,
der das Opfer des Heils darbringt; gewiss
bleibt er der einzige Träger der Offenbarung,
weil er das fleischgewordene Wort Gottes ist.
Christus wollte aber, dass das alles in der Zeit
weiterdauere. Deshalb bediente er sich hinie-
den sinnlich wahrnehmbarer Zeichen: Es sind
Menschen, denen Jesus seiner zu stiftenden Kirche

gegenüber bestimmte Aufgaben übertragen
will. Das eine Amt Christi soll sich in der Vielfalt

der kirchlichen Dienste, die sein Werk tun,
entfalten (vgl. Kol 4, 17). So vollzieht sich eine
Dienstleistung neuer Art, die einzig im Dienst
seines Wortes und seiner Gnade steht.
Aus diesem Grunde hat Jesus schon in seinem
Erdenleben Menschen berufen, die mit ihm
arbeiten, mit ihm das Evangelium verkünden und
jene Zeichen setzen sollten, die das Dasein des
Reiches Gottes erweisen (Mt 10, 7 f). Wir
haben nun die wichtigsten biblischen Aussagen
über das Wesen und die Aufgaben des apostolischen

Amtes zu erheben.
Unter Apostel im strengen Sinn sind jene zwölf
Männer zu verstehen, die Jesus aus einem
weiteren Jüngerkreis auserwählt hat, um seine
Kirche zu gründen (Mt 10, 2; Offb 21, 14).
Die Zwölfzahl knüpft an die zwölf Stämme
Alt-Israels an und stellt die Apostel als die
Vertreter des neuen, endgültigen, geistigen
Israel hin (Mt 19, 28 f). Sie sind Teilhaber am
Richter- und Herrschertum Christi. Hinzu
kommt als «Sonderfall» noch Paulus als der
Heidenapostel schlechthin (Rom 11, 13). Nach
einem Wort Jesu bei der Jüngerunterweisung
ist der Apostel der Stellvertreter dessen, der ihn
entsendet: «Der Knecht ist nicht grösser als
sein Herr und der Gesandte ist nicht grös¬

ser, als der ihn gesandt hat» (Jo 13, 16).
«Apostolat» begründet also in erster Linie nicht einen
Titel, sonden ist Ausdruck für eine Funktion,
eine Aufgabe. Die Apostel sind daher vor allem
Gesandte: Wie der Sendende im Gesandten,
der Vater im Sohn, so ist der Vater durch den
Geist unsichtbar in den Aposteln als
Vollmachtsträgern der eigentlich Wirkende (vgl.
Lk 24, 49 f; Apg 1, 8). Ein Apostel übernimmt
die Aufgabe dessen, der ihn sendet, er hat teil
an der Autorität und Würde des Sendenden
(Lk 10, 16). So verstehen sie denn ihr Amt nie
als ein Herrschen, sondern als Dienst. Die
Machthaber der Völker wollen als Herren und
Wohltäter betrachtet werden, nicht so die Apostel

(Mk 10, 42 ff). Schon zu Beginn der
Apostelgeschichte wird das Apostolat als Dienst
bezeichnet (Apg 1, 25).

Bereits am Anfang seines öffentlichen Wirkens
wollte Jesus seine Gegenwart vervielfachen
und seine Botschaft durch Menschen ausbreiten,

die gewissermassen sein anderes «Ich» sein
sollten. Er machte die Zwölf, damit sie «bei
ihm» blieben und gleich ihm das Evangelium
verkündeten und die bösen Geister austrieben
(Mk 3, 14). Christus offenbart sich ihnen als
Prophet; sie sollen verkünden wie er. Er sendet
sie aus, damit sie in seiner Autorität sprächen
(Mk 6, 6—13). Dabei bleibt zu bedenken, dass
die autoritative Sendung der Apostel durch
Christus (Mt 28, 19) über ihn auf den Vater
selbst zurückgeht (Mt 10, 40; Jo 13, 20). Die
Apostel werden auch angewiesen, die Brote
auszuteilen, die in der Wüste wunderbar
vermehrt worden waren (Mt 14, 19). Diese Handlung

ist gleichsam die symbolische Vorwegnahme

und Verheissung des zentralsten
Geheimnisses, das ihnen der Meister später zu
verwalten anvertrauen wird, der Eucharistie. Die
Apostel sind also auch Priester. Sie sind in
gewissem Sinn ebenfalls Mittler, jedoch nicht im
eigentlichen Sinn, denn sie fügen dem Mittlertum

des einzigen Mittlers kein neues Mittler-



165

-/ (*Cuh

tum hinzu. Die Apostel sind nur die konkreten
Mittel, die vom Mittlertum Christi in Anspruch
genommen werden, um an die Menschen
heranzukommen. Sie erhalten somit besondere
Vollmachten für die Gemeinden, die sie leiten sollen

(Mt 18, 18). Das soll aber immer in
organischer Verbindung mit Petrus, dem Apostelfürsten,

geschehen (Mt 16,18). Denn wie Christus

Hirte ist, so auch Petrus (Jo 21, 15—17)
und die anderen Gemeindeleiter (1 Petr 5, 2).
Christus leidet für sein Reich, ebenso sollen
seine Jünger in Verfolgung geraten. Den Zwölfen

gibt der Auferstandene zugleich mit dem
Versprechen, bis ans Ende der Zeit bei ihnen zu
bleiben, den Auftrag, Jünger zu gewinnen und
alle Völker zu taufen (Mt 28, 18 ff). Sie sollen
Zeugen Christi sein, d. h., Zeugnis ablegen für
die Identität des auferstandenen Christus mit
dem historischen Jesus, mit dem sie gelebt
haben (Apg 1, 8. 21). Die Zwölf bilden als
Einzelpersonen, als Kollegium und als Amtsträger

für immer das Fundament der Kirche
(vgl. Eph 2, 20; Gal 2, 9; Offb 21, 14). Petrus
ist dabei der Fels, der Eckstein (Mt 16,13—20).
Man kann also sagen, dass das Apostelamt das
Geschenk des Auferstandenen darstellt; es steht
an der Spitze aller Ämter und auch zeitlich am
Anfang. Es ermöglicht seit dem Beginn der
Kirche die Fortdauer der Vollmacht des Herrn
in die Zeit der Kirche hinein, garantiert und
macht sie sichtbar. Mittels des Apostelamtes
vergegenwärtigt sich der Auferstandene auch
nach der Himmelfahrt in seiner Kirche.

Aufgrund der apostolischen Sendung des Paulus,

der sein Apostolat vom Auferstandenen
direkt vom Himmel her übertragen erhielt,
kann dessen Wesen noch genauer umschrieben
werden. Mit Nachdruck wiederholt Paulus
immer wieder, dass er zum Apostel berufen worden

ist (Rom 1,1; Gal 1, 15). Als Apostel ist er
ein Gesandter, aber nicht von Menschen,
sondern von Jesus persönlich. Die apostolische
Autorität ist von Gott begründet und ruht in
ihm (2 Kor 5, 20). Das Wort des Apostels ist
nicht Menschen-, sondern Gotteswort (1 Thess
2, 13). Als bevollmächtigter Bote hat er ja die
vom Herrn aufgetragene Botschaft und nicht
seine persönliche Ansicht und Lehre auszurichten

(2 Kor 2, 17; 4, 2). Wer den Apostel
aufnimmt, nimmt Christus auf (Gal 4, 10. 14). Ein
Apostel ist «Mitarbeiter Gottes» (1 Kor 3, 9;
2 Kor 6, 1; 1 Thess 3, 2). Ja noch mehr, durch
ihn wird der Dienst der endzeitlichen
Herrlichkeit ausgeübt (2 Kor 3, 7—11). Damit aber
der Botschafter diese göttliche Macht nicht zu
seinem eigenen Vorteil verwende, bleibt der
Apostel ein von der Welt verachteter Mensch;
er wird verfolgt und dem Tode überliefert, auf
dass den Menschen das Leben vermittelt werde
(2 Kor 4—6; 1 Kor 4, 9—13). Die Grösse und
Herrlichkeit des Amtes aber bleibt letztlich
verborgen.
Im übrigen versteht Paulus sein Apostelamt
wesentlich als Dienst. Berufung zum Apostolat

bedeutet für ihn Berufung zum Dienst (1
Tim 1, 12; vgl. 2 Kor 4, 1; Rom 11, 13; 12, 7).
Er ist sich bewusst, dass es sich bei der apostolischen

Aufgabe um einen priesterlichen Dienst
am neuen Bund, an der Gerechtigkeit, am Geiste

(2 Kor 3, 6—9), an der Wiederversöhnung
(2 Kor 5, 18), am Evangelium (Kol 1, 23; Eph
3, 7) und an der Kirche (Kol 1, 25) handelt.
Paulus ist nicht Herr, sondern Diener der Kirche

(Rom 12, 7; 1 Kor 9,19; 2 Kor 1, 24; 4, 5).
Das Apostelamt ist selbstloser Hirtendienst
(Apg 20, 28; Eph 4, 11). Durch den apostolischen

Dienst vermittelt Gott den Heiden das



166

Wie Christus vom Vater,

so sind die Apostel und ihre Nachfolger

vom Herrn gesandt, ihrem anvertrauten Volk
die Botschaft vom Heil zu verkünden

und im Licht des Heiligen Geistes zu erklären.

Dedikationsbilder aus dem Hornbacher
Sakramentar, entstanden um 970 auf der
Reichenau, heute im Domschatz zu
St. Urs in Solothurn





i68

Heil (Apg 21, 19). Er wird so zu ihrem Vater
(1 Kor 4, 15). Paulus ist denn auch bestrebt,
diesen Dienst fortan würdig zu verwalten (Apg
20, 24). Er verrät ein lebhaftes Gespür für die
Grösse dieser Aufgabe, nämlich Diener Gottes
(2 Kor 6, 3 f) und Diener Christi (2 Kor 11,
23) zu sein. Gleichzeitig wird er zum Vorbild
und zur Form der Kirche (1 Kor 4, 16; 1 Thess
1, 6; 2 Thess 3, 9; 1 Petr 5, 3). Wer immer
Apostel ist, verwaltet die Gnadengaben Gottes

für das Volk der Glaubenden. Dieses Amt
kann letztlich nur in Beziehung zum Volk, für
welches es da ist, verstanden und fruchtbar
gemacht werden.

Wie steht es nun bei den Aposteln um die
konkrete Ausübung des ihnen von Christus
übertragenen Amtes? Weil Gott bei den Menschen
sein (Mt 1, 23; Offb 21, 3) und sie an seiner
göttlichen Natur teilnehmen lassen wollte (2
Petr 1,4), berief er einige aus ihnen, damit sie

an der Verwirklichung seines Ratschlusses in
besonderer Weise mitarbeiteten. Gott will die
Gemeinschaft mit sich durch die Gemeinschaft
von Menschen mit Menschen schenken (1 Jo
1, 3). Nach dem Zeugnis der Schrift ist die
wesentliche Aufgabe der Apostel im Missionsbefehl

enthalten (Mt 28, 18 f; Mk 16, 16; Lk
24, 47 f; Apg 1, 8). Seitdem sind sie
verantwortlich für das vom Vater gebrachte Wort,
für die von Christus gestiftete Kirche, für die
Taufe, die Eucharistie und die Vergebung der
Sünden.
Über die konkrete Tätigkeit der Apostel geben
uns deren Briefe und die Apostelgeschichte
Aufschluss. Zusammen stellen sie die Entwicklung

der Urgemeinde zur Weltkirche dar. Zwar
blieben die Apostel zunächst in Jerusalem
(noch Apg 8, 1). Nur zögernd nahmen sie die
Heidenmission auf (Apg 10—11). Bloss von
Petrus heisst es, dass er Jerusalem verliess (Apg
12, 17), und nur Paulus und Barnabas begaben
sich auf Missionsreisen. Trotzdem begannen
die übrigen sofort in ihrem selbstgewählten
kleinen Kreis die Geheimnisse Christi zu
verwalten. Praktisch wird die apostolische Autorität

in den Bereichen der Lehre, des Amtes
und der Jurisdiktion ausgeübt. So beruft sich
der heilige Paulus oft genug auf seine
Lehrautorität, von der er überzeugt ist, dass sie ihn
dazu berechtigt, den Bannfluch gegen jeden zu
schleudern, der ein von dem seinigen verschiedenes

Evangelium zu verkünden wagt (Gal 1,
8 f). Der Apostel vollzieht die kultische Feier
der Kirche, die Taufe (Apg 2, 41; 1 Kor 1, 14),
das eucharistische Opfermahl (Apg 20, 7—11),
die Handauflegung (Apg 6, 6; 8, 15 ff; 1 Tim
4, 14; 5, 22; 2 Tim 1, 6). Der Apostel hat das
Recht der Gründung und Regierung von Kir-



169

chen (Apg 8, 14 f; 15, 2; Rom 15, 15). Er fällt
Urteile, verhängt Sanktionen und übt so in der
Kirche Zucht und Gericht (1 Kor 5, 3 ff; 1 Tim
1, 20). Solche Regelungen trifft er oft anlässlich

seiner Besuche (1 Kor 11, 34; 2 Kor 10,
13 ff; 2 Thess 3, 4). Um seiner Sendung willen
hat der Apostel Anspruch auf den Gehorsam
der Gemeinde (Rom 15, 18; 1 Kor 14, 37; 2

Kor 10, 18; 13, 3). Die Urkirche ist also alles
andere als eine ekstatisch erregte und
undisziplinierte Schar. Vielmehr erscheint sie von
Anfang an als eine rechtlich gegliederte und ver-
fasste Gemeinde, wie das auch die damals üblichen

Sitten jüdischer Gemeinschaften es als

ganz normal nahelegen. Anderseits muss der
Apostel auch bereit sein, auf gewisse Rechte
zu verzichten (1 Thess 2, 7; 1 Kor 9, 12). Das
Ziel der apostolischen Arbeit ist nicht Tyrannei,

nicht blinde Unterwerfung und
bedingungslose Unterordnung der Gemeinde,
sondern Gemeinschaft mit der Kirche (Apg 15,
22; 1 Kor 5, 4; 2 Kor 2, 6). Weit davon
entfernt, seine Gläubigen zu belasten, liebt Paulus
sie wie ein Vater, ja wie eine Mutter (1 Thess

2, 7 ff) und gibt ihnen vor allem ein Beispiel
des Glaubens (1 Thess 1, 6; 2 Thess 3, 9; 1 Kor
4, 16).

III. Die unmittelbaren Nachfolger
der Apostel

Die Funktionen des Apostelamtes sind nun mit
dem Tod des Einzelapostels nicht erloschen,
sondern die wesentlichen Amtsbefugnisse der
Apostel sind auf deren unmittelbare Nachfolger

übergegangen. Die Weitergabe von
Leitungsaufgaben, die ursprünglich den Aposteln
übertragen und vorbehalten waren, zeigt, dass
die Organisation der Kirche im Aufbau begriffen

ist. Nach dem Hinscheiden der Apostel
hat sie sich zu einer Stufenordnung verfestigt,
die drei Rangstufen aufweist: Der Bischof ist
der Hirte und das Oberhaupt einer Gemeinde;

er ist von Presbytern umgeben, die ihrerseits
von Diakonen unterstützt werden.
Wie haben nun die Apostel ihre Vollmachten
an Nachfolger übertragen? Schon die Urkirche
übte die Handauflegung als ein Zeichen der
Weihe. «Die Hände auflegen» heisst, einen
anderen real berühren, um ihm etwas von sich
selbst mitzuteilen. Als Geste und sichtbares
Zeichen der Weihe besagt die Handauflegung,
dass der Geist Gottes einen geeigneten
Menschen, den er sich auserwählt hat, absondert,
von ihm Besitz ergreift, dass er ihm soviel
Vollmacht und Eignung verleiht, um einer ihm
übertragenen Aufgabe gewachsen zu sein.
Durch die Handauflegung gaben also die Apo-



I7°

stel die göttlichen Gaben, vor allem die Gabe
des Heiligen Geistes, weiter. So erteilten
Petrus und Johannes den Samaritanern die heilige

Firmung (Apg 8, 17). Dasselbe tut Paulus
bei den Ephesern (Apg 19, 6); oder der Magier
Simon wurde angesichts der Macht dieser Geste
von solcher Bewunderung ergriffen, dass er
sich diese Macht durch Geld erkaufen wollte
(Apg 8, 18 ff).
Mit derselben Geste übertrugen die Apostel
aber auch geistliche Vollmachten, die auf eine
bestimmte Sendung ausgerichtet und auf
festumschriebene Aufgaben hingeordnet waren: So

legten sie sieben Diakonen die Hände auf (Apg
6, 6). Auch die in Apg 13, 13 erwähnte
Handauflegung, die Paulus und Barnabas erhielten,
ist mehr als eine blosse Herabflehung des

Segens Gottes. Der ganze Ritenkomplex
(Handauflegung — Gebet — Fasten) ist so feierlich,
dass es sich wohl um einen Ritus der
Amtsübertragung handelt. Dasselbe tat Paulus
gegenüber Timotheus (2 Tim 1, 6 f; vgl. 1 Tim 4,
14), Timotheus hinwiederum anderen, die er
für dieses Amt ausersah (1 Tim 5, 22).
Dadurch, dass Paulus den Timotheus weiht, zeigt
er sich berechtigt, von eigenen Vollmachten
anderen mitzuteilen. Was wir nun oben über
das paulinische Selbstverständnis des Apostelberufes

herausarbeiteten, erwartet er genauso
von seinen Mitarbeitern, von Timotheus (vgl.
1 Thess 3, 2) und von Silvanus, die er anscheinend

sogar als Apostel einstufte (1 Thess 2,
5 ff), oder auch von Sosthenes und Apollo
(1 Kor 4, 9).
Das Wort «Bischof» begegnet uns im Neuen
Testament nur fünfmal (Phil 1, 1; Apg 20, 28;
1 Tim 3, 2; Tit 1, 7; 1 Petr 2, 25). Davon
scheidet für uns 1 Petr 2, 25 aus, wo Christus
selber als der Hirte und Hüter der Seelen
bezeichnet wird. Somit bleiben für die Episkopen
als örtliche Gemeindeleiter nur noch 4 Texte.
Die Basis für eine Betrachtung des Amtes und
der Aufgabe dieser Stellvertreter oder
unmittelbaren Nachfolger der Apostel wäre aber zu

schmal, wollte man sich nur an diese wenigen
Stellen klammern. Es geht ja nicht so sehr um
das Wort, sondern um die Sache, und diese hat
im neutestamentlichen Schrifttum verschiedene
Namen. Älter als die Bezeichnung «Bischof»
scheint der Titel «Presbyter» Ältester. Leider

werden im ganzen Neuen Testament die
Bezeichnungen für Presbyterat/Episkopat nicht
klar genug getrennt. Presbyter finden sich
zuerst an der Spitze der judenchristlichen
Gemeinden (Apg 11, 30; 15, 2), während die
Episkopen erstmals als Leiter heidenchristlicher

Ortskirchen auftreten (z.B.Phil 1, 1).
Das Amt und der Titel «Ältester» wurden
jedoch bald auch in den heidenchristlichen
Gemeinden eingeführt (Apg 14,23; 20,17). Jeden-



tib¬

ialis war die Funktion beider im wesentlichen
die gleiche. Deshalb kam es wohl bald zur
gegenseitigen Durchdringung der Ordnungen und
zur Vermischung der Bezeichnungen (Apg 20,
17—28; 1 Tim 3, 2; 4, 14; 5, 17; Tit 1, 5. 7).
Daneben finden sich noch andere konkrete
Umschreibungen und Benennungen wie:
«Vorsteher» (1 Thess 5, 12; Rom 12, 8), «Führer»
(Hebr 13, 7. 17. 24), «Hirt» (etwa 1 Kor 12,
28 f; Eph 2, 20; 4, 11; Apg 13, 1; 21, 8; 2 Tim
4, 5). So ist das Gepräge der örtlichen
Gemeindeämter in der neutestamentlichen Zeit je
nach dem Stand der Entwicklung, aber auch
nach der Herkunft der Gemeinden sehr
verschieden.

Einiges über die Aufgaben der im Herrn
Vorstehenden lässt sich schon im Schreiben an die
Gemeinde von Thessalonich ablesen. Zeitlich
handelt es sich um den ersten von Paulus
geschriebenen Brief. Er wurde ums Jahr 51 ver-
fasst. Der Friede innerhalb der Gemeinde ist
zu erhalten; Gefährdete bedürfen besonderer
Sorge und Geduld; über allem stehe die
brüderliche Liebe (1 Thess 5,12 ff).
In Phil 1,1, geschrieben ums Jahr 61/62,
begegnen wir erstmals dem Titel «Bischof». Uber
dessen Einsetzung erfahren wir jedoch nichts.
Sicher ist aber das Bischofsamt gerade in den
hellenistischen Gemeinden beheimatet. Mit der
Vermehrung der Gläubigen und der Gründung
neuer Gemeinden wachsen die Aufgaben. Mit
dem Begriff des «Episkopen» greift man nun
eine im Griechentum häufige Bezeichnung für
Aufsichts- und Verwaltungsbeamte in profanen

wie religiösen Gemeinschaften auf. Im
christlichen Bereich wird dieser Begriff
entsprechend abgewandelt gebraucht und mit
neuem Sinn gefüllt.
Auch in Apg 20, 17—38 ist von Presbytern
und Episkopen die Rede. Dieser Abschnitt ist
äusserst aufschlussreich. Beim Abschied von
der Gemeinde von Ephesus (Frühjahr 58; die
Apg ist jedoch erst nach dem Tod des Paulus
entstanden) erinnert der Apostel die Pres¬

byter daran, dass sie der Heilige Geist zu
Episkopen bestellt hätte. Dem Beispiel des Herrn
folgend, sollen sie das verlorene Schäflein
suchen und auf der Hut sein vor jenen reissenden
Wölfen, die die Herde zu zerfleischen drohen,
vor jenen falschen Lehrern, die häretische
Ansichten verbreiten. Schon die Bezeichnung
«Hirt» muss sie an ihre Hirteneigenschaften
erinnern: Es gilt, die Kirche Gottes mit freudiger
Hingabe des Herzens zu weiden, selbstlos und
bestrebt, zu einem Vorbild für die Herde zu
werden. Mit der Pflicht fürsorgender Aufsicht
verbindet sich die Pflicht der Belehrung und
Zurechtweisung. Dieser Dienst der Stellvertreter

und Nachfolger der Apostel gilt als vom
Heiligen Geist eingesetzt. Hier liegt also der
göttlich-rechtliche Charakter solcher Bestellung.

Hinter der ganzen Ansprache des Paulus
verbirgt sich die Sorge um die Zukunft. Was
diese Presbyter-Episkopen hinfort zu tun
haben, ist die Fortsetzung dessen, was der Apostel
selbst in diesen Gemeinden gewirkt hat.
Noch ergiebiger erweisen sich für uns die
Pastoralbriefe (1+2 Tim, Tit) des heiligen Paulus.

Sie beschäftigen sich eingehend mit der
Einrichtung der Episkopen und Presbyter.
Ähnlich wie bei der Abschiedsrede in Milet
(Apg 20, 28—38) handelt es sich bei den
Pastoralbriefen im ganzen um ein Vermächtnis. Für
Paulus ist die «Zeit des Aufbruchs» gekommen
(2 Tim 4, 6). Er überträgt Einzelpersönlichkei-
tery die Sorge um die Gemeinden. Timotheus
und Titus gelten nicht so sehr als Missionare,
die vorübergehend in einer Gemeinden wirken,
denn vielmehr als Gemeindeleiter. Sie sind
«Aufseher», die an der Spitze einer Gemeinde
stehen und über sie wachen. In den Pastoralbriefen

lässt sich weiter feststellen, dass es in
jeder Gemeinde nur einen einzigen Bischof
gab, der sorgfältig aus der Zahl der Presbyter
ausgewählt werden musste. Die Amtsanwärter
sollen bestimmte Eignungsbedingungen, besonders

charakterlicher und sittlicher Art erfüllen
(vgl. 1 Tim 3, 1—7; Tit 1, 5—9).





I73

Timotheus und Titus werden ermahnt, nach
dem Vorbild des Paulus wie gute Hausväter
in den Gemeinden zu wirken (1 Tim 1, 4; 3,
4 f; Tit 1, 7), und ihre besondere Pflicht
besteht darin, die überkommene Lehre zu bewahren,

sie gegen die Irrlehrer zu verteidigen (1
Tim 1, 18—20; 6, 3—5. 20; 2 Tim 3, 1—9)
und sie getreu weiterzugeben (1 Tim 4, 6. 13 bis
16). Lehrtätigkeit, Predigt und Unterricht werden

speziell nahegelegt (1 Tim 5, 17). Sie
haben Vollmacht über die Presbyter und Diakone
der ihnen anvertrauten Kirchen. Sie sind
verantwortlich für den Bereich der Liturgie (1
Tim 2). Die Übertragung der Leitungsaufgabe
verleiht ihnen das Recht, Vorschriften zu
erlassen und auf deren Einhaltung zu dringen
(1 Tim 4, 11). Niemand darf den Bischof
deshalb geringschätzen (1 Tim 4,12).
Timotheus und Titus sind also nicht einfach
Diener des Apostels. In der Handauflegung ist
ihnen ja die nötige Kraft und Gnade verliehen
worden (1 Tim 4, 14; 2 Tim 1, 6), eine
Gemeinde selbständig und eigenverantwortlich
zu leiten. Paulus hält sogar dafür, dass sein
Schüler durch die Handauflegung Apostel
Christi geworden sei (1 Thess 2, 7). Hier sind
Apostelamt und örtliches Leitungsamt sehr

eng zusammengerückt.
Zwar werden diese bevorzugten Diener des

Neuen Bundes in den neutestamentlichen
Schriften nie mit dem Titel «Priester»
bedacht, wie übrigens die Apostel auch nicht.
Doch stehen sie ihrer Aufgabe nach im Dienst
des Hohenpriesters Jesu Christi, des einzigen
Hohenpriesters der Menschen. Auf Grund dessen

sind die Gemeindeleiter nach den Aposteln
die eigentlichen Sachwalter Gottes (Tit 1, 7),
seiner Geheimnisse (1 Kor 4, 1) und seiner
Gnade (1 Petr 4, 10).
Für uns ist immerhin wichtigen der Schrift
ablesen zu können, dass bereits in dieser Zeit das

Apostelamt im Presbyterat/Episkopat
Fortbestand und Dauer erlangt hat. Es gab in den
Gemeinden erst- und vollverantwortliche Seel¬

sorger (vgl. Hebr 13, 17) als feste Einrichtung.
Sie sind selber nicht mehr Apostel im spezifischen

Sinn, sondern deren Stellvertreter oder
Nachfolger, haben aber das Charisma
selbständiger und vollumfänglicher Leitung. Was
ihnen abgeht, ist die direkte Augenzeugenschaft
des Auferstandenen. Darin und als Fundament
der Kirche haben die Urapostel eine unvertretbare

und unersetzliche Einmaligkeit. Nur unter

dieser Rücksicht können sie keine Nachfolger

haben. Aber ihr Amt erschöpft sich ja
nicht in den spezifisch apostolischen Funktionen.

Neben den ausserordentlichen und
unübertragbaren Gegebenheiten und Vollmachten, die
nicht weitergehen konnten (direkte Berufung
und Sendung durch Christus, Augenzeugnis,
nicht von einer Gemeinde gewählt, noch ihrem
Gericht unterworfen, persönliche Unfehlbarkeit

und universale Zuständigkeit des
Einzelapostels) stehen die ordentlichen, übertragbaren

Vollmachten: Verwaltung des Wortes
und die Sorge um dessen Reinerhaltung, Spendung

aller Sakramente und Leitung der Kirche,
oder m. a. W. das Lehr-, Hirten- und Priesteramt.

Als Abschluss der knappen biblischen
Bestandaufnahme hinsichtlich des bischöflichen Amtes
diene uns der herrliche «Bischofsspiegel», wie
ihn Petrus, der erste Papst, für seine Mitbrüder
im bischöflichen Amt entworfen hat: «Die
Ältesten unter euch ermahne ich als der
Mitälteste und Zeuge der Leiden Christi, der
Mitgenosse auch der künftigen Herrlichkeit, die
offenbar werden soll: Weidet die Herde Gottes

bei euch und achtet auf sie, nicht gezwungen,
sondern bereitwillig gemäss Gottes Auftrag,

nicht aus schimpflicher Gewinnsucht,
sondern mit Hingabe, und nicht als wäret ihr
Herren des Erbes, sondern als Vorbilder der
Herde. Dann werdet ihr, wenn der Erzhirte

Christus) erscheint, den unverwelklichen
Kranz der Herrlichkeit erlangen» (1 Petr 5,
1—4). P. Andreas Stadelmann


	Das Bischofsamt im Zeugnis der Bibel

