Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 8-9

Artikel: Das Bischofsamt im Zeugnis der Bibel
Autor: Stadelmann, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bischofsamt
im Zeugnis der Bibel

Das 2. Vatikanische Konzil betont zu wieder-
holten Malen, was zwar schon immer der Glau-
be der Kirche war, dass niamlich die Bischofe
Nachfolger der Apostel seien (vgl. Konstitu-
tion tber die Kirche, 18. 20—24). Wenn wir
also die Bibel um ihr Zeugnis bezughch des
Bischofsamtes befragen wollen, miissen wir
zuriickgreifen auf die Daten des Neuen Testa-
ments, welche das Verhiltnis Jesu zu den Apo-
steln einerseits, die Beziehungen der Apostel
untereinander und zu ihren unmittelbaren
Nachfolgern anderseits betreffen. Es geht dar-
um, den Aufweis zu erbringen, ob und inwie-
fern die mit dem Bischofsamt heute verbun-
denen Funktionen mit dem vom Neuen Testa-
ment beschriebenen Dienst identisch seien, und
auch festzustellen, dass das Bischofsamt bis
heute auf Grund derselben charismatischen
Befihigung ausgetibt wird.

I. Die Amter und Titel Christi

Grinder und Fundament der gesamten neu-
testamentlichen Heilsokonomie 1st Jesus Chri-
stus. Darin besteht die Grundaussage des gan-
zen Neuen Testaments. Einzig diese Wahrheit
will es, wenn auch in verschiedener Form, kiin-
den. Dass nun die wichtigsten Amter dieser
Heilsdkonomie auch und zuerst von Christus
ausgesagt werden, beweist die Einheit des Am-
tes und seine ausschliessliche Begriindung im
Heilswerk Christi. Ein kurzer Uberblick tuber
die Amter, die von Christus ausgesagt werden,
soll uns das deutlich machen.

159

Er, der «der Sohn» war (Hebr 1, 2 f), «nahm
an Fleisch und Blut Anteil» (Hebr 2, 14) und
wurde «selber Mensch» (1 Tim 2, 5). Auf diese
Weise gehort Christus beiden Teilen an, dem
gottlichen und dem menschlichen, die er in sich
miteinander versohnt. Er ist vor allem Mittler,
einziger Mittler des neuen Bundes (Hebr 9, 15;
12, 24) und wirkt als solcher ein fiir allemal
die Befreiung, das Heil, die Erlosung seines
Volkes. Von nun an erlangen die Menschen nur
durch thn Zutritt zu Gott (Hebr 7, 25). Wenn
Jesus also Mittler ist, ist er es jedoch nur auf
Grund dessen, dass thn der Vater dazu beru-
fen (Hebr 5, 5) und er diesem Ruf entsprochen
hat (Hebr 10, 7 ff). Deshalb verkiindigt er
nicht bloss Gottes Wort, sondern ist die Selbst-
aussage des Vaters. Die Ankunft Jesu trigt
also in die Geschichte des menschlichen Mitt-
lertums etwas wurzelhaft und endgiiltig Neues
hinein: Jesus Christus bleibt in dem Tempel,
«der nicht von Menschenhinden erbaut ist»
(Hebr 9, 11), stets gegenwirtig, um als Mitt-
ler fiir seine Briider «Fiirsprache einzulegen»
(Hebr 7, 5). Denn genau so wie es «nur einen
Gott glbt gibt es auch nur einen Mittler»
(1 Tim 2, 5) des neuen und ewigen Bundes. In
thm ist das endzeitliche Mittlertum endgiiltig
und vollkommen verwirklicht.

Weiter ist Jesus ein priesterlicher Mittler.
Zwar hat er sich kein einziges Mal selber den
Titel eines Priesters gegeben. Das ist verstind-
lich, denn die Horer Jesu verbanden mit die-
sem Titel allzu leicht genau umschriebene, dem
alttestamentlichen Priestertum vorbehaltene
Funktionen. Offenbar aus denselben Griinden
gibt auch Paulus seinem Meister nirgends den
Titel eines Priesters. Dasselbe gilt von den tbri-
gen neutestamentlichen Schriften. Man war
sich bewusst, dass die Aufgabe Jesu eine ganz
andere war. Indes gebrauchte Jesus selber zur
Umschreibung seiner Sendung priesterliche
Ausdriicke: Der Tod am Kreuz ist ein Opfer.
Er selber ist Opferlamm und Opferpriester in
einem, also der Priester des eigenen Selbst-



160

Er ist das Bild des unsichtbaren Gottes,

der Erstgeborene vor aller Sch6pfung.

Alles ist erschaffen durch ihn und auf ihn hin,

Er ist das Haupt seines Leibes, der Kirche.

Er ist der Anfang, der Erstgeborene

aus den Toten, damit er in allem den Vorrang habe.

Denn es gefiel Gott, in ihm die ganze Fiille wohnen zu lassen,
und durch ihn wieder alles mit sich auszusohnen,

indem er Frieden stiftete durch das Blut seines Kreuzes.

Aus dem Kolosserbrief

Thronender Christus 4
Email, 12. Jahrhundert, Musée de Cluny, Paris



161

3z

9
&

=

=
*
#
5

by

v S RAEY




162

opfers. Ebenso sprechen die Apostel in ihren
Predigten und Schriften vom Opferlamm, vom
Opferblut (1 Petr 1, 2. 19). Eine Ausnahme
hingegen bildet der Hebrierbrief. Er verbreitet
sich ausfihrlich tber das Priestertum Christi
und nennt ihn den «barmherzigen Hobeprie-
ster». Barmherzig ist er deshalb, weil Jesus in
allem seinen Briidern gleich werden wollte, um
die Not jener mitzuerleben, die zu retten er
gekommen war (Hebr 2, 17 f). Der Brief greift
die bereits erwihnten Themen auf, konzentriert
die Aufmerksamkeit aber auf die personliche
Rolle Christi beim Vollzug dieses Opfers. Je-
sus ist der einzige heilige Priester (Hebr 7, 26
ff). Nachdem das priesterliche Opfer «ein fiir
allemal» vollzogen ist (Hebr 7, 27; 9, 12. 26 ff;
10, 10), thront unser Hohepriester fortan zur
Rechten Gottes (Hebr 8, 1; 10, 12), wo er im-
merdar lebt, um auf Grund seines unverging-
lichen Priestertums Firsprache einzulegen
(Hebr 7, 25). Obschon also das Opfer Christi
in der Zeit unserer verginglichen Welt ver-
wirklicht wurde und so der Vergangenheit an-
gehort, ist es doch in jener neuen Welt stets
gegenwirtig, in die er durch die Hinopferung
seiner selbst eingetreten ist und wo er es seinem
Vater unablissig darbringt.

Ein anderer Titel, ven Jesus selbst sich zuge-
legt, lautet Lehrer. Wahrend seines 6ffentlichen
Lebens bildet ja die Unterweisung einen we-
sentlichen Teil seiner Tatigkeit. Jesus lehrt in
den Synagogen (Mt 4, 23; Jo 6, 59), im Tempel
(Mt 21, 23; Jo 7, 14), anlédsslich von Festen (Jo
8, 20), ja tdglich (Mt 26, 55). Er ldsst sich so-
gar den Titel eines Lehrmeisters geben (Jo 13,
13). Im Reiche Gottes gibt es fortan nur noch
einen einzigen Lehrer (Mt 23, 10). Die Aufgabe
des Lehrens ist eng mit der des Priesters ver-
bunden. Schon im Alten Testament war der
Priesterdienst zugleich Dienst am mosaischen
Gesetz. Diesem Gesetz gegeniiber bezieht Je-
sus nun eine ganz klare Stellung: Er wider-
spricht nicht, sondern erklart dessen Unter-

weisungen, fihrt sie weiter und vervollkomm-
net sie, denn er ist ja gekommen und ist bevoll-
macht1gt es zu erfiillen (Mt 5, 17 f). Aber ohne
sich an seinen Buchstaben zu blnden rickt Je-
sus dessen tiefsten Sinn ans Licht, der im Dop-
pelgebot gipfelt, Gott zu lieben und den Niich-
sten wie sich selbst. Darin liegt das Gesetz des
Reiches Gottes beschlossen (Mt 22, 34—40).
Wie verbindlich Jesus seine Gesetzesunterwei-
sung verstanden wissen will, zeigt das Gleich-
nis vom klugen Hausvater am Schluss der Berg-
predigt: Die Menschen miissen sein Wort horen
und danach handeln (Mt 7, 24 ff). Jesus lehrt
mit einer einzig dastehenden Autoritit (Mt 13,
54). Das Geheimnis der so vollig neuen Hal-
tung Christi liegt in der Tatsache, dass seine
Lehre im Unterschied zu den menschlichen
Lehrern nicht von ithm selber stammt, sondern
von dem, der ihn gesandt hat (Jo 7, 16 f). Er
sagt nur das, was sein Vater ihn lehrt (Jo 8, 28).
Dazu ist Jesus insofern auch der ideale Lehrer,
weil er nicht bloss ein neues Gesetz aufstellt,
sondern auch ein Beispiel gibt, das mitreisst
und den Menschen die innere Kraft verleiht,
die zu dessen Beobachtung befdhigt: Die Kraft
des Geistes (vgl. Apg 1, 8; Jo 16, 13).

Eine weitere Seite der Sendung Jesu driickt der
Name Hirt aus. Jesus versteht sich selbst zu
den verlorenen Schafen Iraels gesandt (Mt 15,
24;10, 6; Lk 19, 10). In seiner Tatigkeit gleicht
er sich der Handlungsweise der Hirten an: Er
schart um sich die kleine Herde der Jiinger
(Lk 12, 32), die von den Wolfen verfolgt und
zerstreut wird (Mt 7, 15; 10, 16). Doch der
Hirte wird sie wieder aus der Zerstreuung sam-
meln (vgl. Mt 26, 31 f). Am Ende der Zeiten
wird der Herr wie ein Hirt die guten von den
schlechten Schafen scheiden (Mt 25, 31 f). Im
Johannesevangelium endlich werden diese ver-
streuten Hinweise zu einem grossartigen Bild
zusammengefiigt, das die Kirche zeichnet, wie
sie unter dem Stab eines einzigen Hirten lebt
(Jo 10). Dieser eine Hirte «bin ich», sagt Je-
sus. Er geht noch weiter: Er ist die einzige



Tire, die Zutritt gewadhrt und auf die Weide
hinausfithrt. Er allein hat Macht, das Hirten-
amt zu iibertragen. Er allein schenkt Leben; er
bestimmt Auszug und Heimkehr der Herde.
Aus der gegenseitigen Kenntnis von Hirt und
Schafen ergibt sich eine ganz neue Seinsweise,
eine gegenseitige Liebe, die auf jener Liebe auf-
ruht, die den Vater und den Sohn eint. Endlich
ist Jesus der vollkommene Hirte, weil er frei-
willig sein Leben fiir die Schafe hingibt.

Im Anschluss an diesen von Jesus selbst ent-
worfenen «Hirtenspiegel» sprechen dann die
neutestamentlichen Schriftsteller im gleichen
Sinn von jenem «grossen Hirten der Schafe»
(Hebr 13, 20), der grdsser als Moses, der der
vorbildliche «Oberhirtes ist (1 Petr 5, 4), vom
«Hirten und Hiiter», der durch seine eigenen
Striemen die verirrten Seelen geheilt und sie
wieder heimgefiihrt hat (1 Petr 2, 24). Petrus
gebraucht hier fiir die Tadtigkeit Jesu sogar das
Wort «Bischof»! Im Hintergrund steht jeden-
falls die Vorstellung, dass der himmlische Chri-
stus weiterhin als der eigentliche Hirte seiner
messianischen Gemeinde waltet.

Jesu Tiatigkeit ist auch die eines Propheten.
Am Verhalten Jesu stellt man viele propheti-
sche Ziige fest. Er offenbart den Inhalt der
«Zeichen der Zeit» (Mt 16, 2 f) und kiindet de-
ren Ende an (Mt 24—25). Durch sein Gehaben
erneuert er die Kritik der Propheten: Strenger
Tadel fiir die, die den Schliissel in Hinden hal-
ten, aber niemanden eintreten lassen (Lk 11,
52); Kampf der religiosen Heuchelei (Mt 15, 7)
und Ankiindigung eines vollkommenen Kultes
nach der Zerstorung des materiellen Heilig-
tums (Jo 2, 18 ). Endlich, und dies ist ein Zug,
der Jesus in besonderer Weise mit den Prophe-
ten von einst verbindet, erlebt er, wie seine
Botschaft abgelehnt wird (Mt 13, 13 tf). Aber
in dem Masse, als das Ende schon naht, kiindet
er es an und enthiillt dessen Sinn. So wird Jesus
sein eigener Prophet und beweist dadurch, dass
er der Herr seines Schicksals bleibt, das er frei-
willig auf sich nimmt, um den in den Schriften

103

niedergelegten Ratschluss des Vaters zu er-
fullen.

Jesu Sendung und Person gehoren jedoch nicht
mehr der gleichen Crdnung an wie der alttesta-
mentliche Prophetismus. Er verfugt tiber Au-
toritat, die thm vom Vater gegeben ist. Die
Eigenschaft «eines Sohnes» hebt ihn iber die
gesamte Folge der Propheten hinaus (Hebr 1,
1 ff). Jesus wiederholt nicht bloss, was ithm ein
anderer vorsagt, sondern ist selbst Quelle der
Wahrheit und des Lebens. Einem solchen Ge-
haben gegeniiber, das noch durch Wunderzei-
chen unterstrichen wurde, versteht man, dass
die Volksmenge Jesus spontan den Titel eines
Propheten gegeben hat (Mt 16, 14; Jo 4, 9; 9,
17), womit in einzelnen Fillen der in der
Schrift angekiindigte Prophet schlechthin ge-
meint ist (Jo 1, 21; 6, 14; 7, 40). Jesus selbst
legt sich diesen Titel nur gelegentlich zu (Mt 13,
57), wie er auch im Denken der werdenden
Kirche sonst wenig Raum einnimmt (Apg 3,
22 f).

Ein letzter Titel endlich, der gleichzeitig auf
ein Amt Jesu hinweist, findet sich im Hebraer-
brief. Jesus wird dort einmal Apostel genannt
(Hebr 3, 1). Er ist einerseits selber Sendbote,
Botschafter und Bevollmichtigter seines Vaters.
Apostolat enthilt aber noch eine andere Di-
mension, die der Ausbreitung. Deshalb hat Je-
sus zur Zeit seines Sffentlichen Wirkens gleich
die ersten Wege zur Ausweitung der apostoli-
schen Sendung beschritten. Daher wollte Jesus
anderseits gerade als «Apostel» des Vaters ein
privilegiertes Kollegium einsetzen, das seine
Gegenwart und sein Wort weitertragen sollte.
Weil die Zwolf ihrerseits im Sinne des «Apo-
stolats» Christi die Austibung der pastoralen
Sendung wieder an andere tbertragen, wird so
die apostolische Aufgabe durch die Jahrhun-
derte hindurch weitergefiihrt.



164

I1. Das Amt der Zwélf und des Paulus

Die Tatsache nun, dass Jesus zwar der einzige
Mittler, Priester, Lehrer, Hirt, Prophet und
Apostel ist, schliesst die Mitarbeit von Men-
schen in der Geschichte des Heiles nicht aus.
Sicher bleibt Christus der einzige Mittler zwi-
schen Gott und Menschen, der einzige Priester,
der das Opfer des Heils darbringt; gewiss
bleibt er der einzige Triger der Offenbarung,
weil er das fleischgewordene Wort Gottes ist.
Christus wollte aber, dass das alles in der Zeit
weiterdauere. Deshalb bediente er sich hinie-
den sinnlich wahrnehmbarer Zeichen: Es sind
Menschen, denen Jesus seiner zu stiftenden Kir-
che gegeniiber bestimmte Aufgaben tibertragen
will. Das eine Amt Christi soll sich in der Viel-
falt der kirchlichen Dienste, die sein Werk tun,
entfalten (vgl. Kol 4, 17). So vollzieht sich eine
Dienstleistung neuer Art, die einzig im Dienst
seines Wortes und seiner Gnade steht.

Aus diesem Grunde hat Jesus schon in seinem
Erdenleben Menschen berufen, die mit thm ar-
beiten, mit ihm das Evangelium verkiinden und
jene Zeichen setzen sollten, die das Dasein des
Reiches Gottes erweisen (Mt 10, 7 f). Wir ha-
ben nun die wichtigsten biblischen Aussagen
tiber das Wesen und die Aufgaben des apostoli-
schen Amtes zu erheben.

Unter Apostel im strengen Sinn sind jene zwolf
Minner zu verstehen, die Jesus aus einem wei-
teren Jungerkreis auserwihlt hat, um seine
Kirche zu griinden (Mt 10, 2; Offb 21, 14).
Die Zwolfzahl kniipft an die zwolf Stimme
Alt-Israels an und stellt die Apostel als die
Vertreter des neuen, endgiiltigen, geistigen
Israel hin (Mt 19, 28 f). Sie sind Teilhaber am
Richter- und Herrschertum Christi. Hinzu
kommt als «Sonderfall» noch Paulus als der
Heidenapostel schlechthin (R6m 11, 13). Nach
einem Wort Jesu bei der Jingerunterweisung
ist der Apostel der Stellvertreter dessen, der ithn
entsendet: «Der Knecht ist nicht grosser als
sein Herr und der Gesandte ist nicht gros-

ser, als der ihn gesandt hat» (Jo 13, 16). «Apo-
stolat» begriindet also in erster Linie nicht einen
Titel, sonden ist Ausdruck fiir eine Funktion,
eine Aufgabe, Die Apostel sind daher vor allem
Gesandte: Wie der Sendende im Gesandten,
der Vater im Sohn, so ist der Vater durch den
Geist unsichtbar in den Aposteln als Voll-
machtstrigern der eigentlich Wirkende (vgl.
Lk 24, 49 f; Apg 1, 8). Ein Apostel ibernimmt
die Aufgabe dessen, der ihn sendet, er hat teil
an der Autoritit und Wiirde des Sendenden
(Lk 10, 16). So verstehen sie denn ihr Amt nie
als ein Herrschen, sondern als Dienst. Die
Machthaber der Vélker wollen als Herren und
Wohltiter betrachtet werden, nicht so die Apo-
stel (Mk 10, 42 {f). Schon zu Beginn der Apo-
stelgeschichte wird das Apostolat als Dienst
bezeichnet (Apg 1, 25).

Bereits am Anfang seines 6ffentlichen Wirkens
wollte Jesus seine Gegenwart vervielfachen
und seine Botschaft durch Menschen ausbrei-
ten, die gewissermassen sein anderes «Ich» sein
sollten. Er machte die Zwdlf, damit sie «bei
thm» blieben und gleich ihm das Evangelium
verkiindeten und die bdsen Geister austrieben
(Mk 3, 14). Christus offenbart sich ihnen als
Prophet; sie sollen verkiinden wie er. Er sendet
sie aus, damit sie in seiner Autoritit sprichen
(Mk 6, 6—13). Dabei bleibt zu bedenken, dass
die autoritative Sendung der Apostel durch
Christus (Mt 28, 19) tiber ihn auf den Vater
selbst zuruckgeht (Mt 10, 40; Jo 13, 20). Die
Apostel werden auch angewiesen, die Brote
auszuteilen, die in der Wiiste wunderbar ver-
mehrt worden waren (Mt 14, 19). Diese Hand-
lung ist gleichsam die symbolische Vorweg-
nahme und Verheissung des zentralsten Ge-
heimnisses, das ihnen der Meister spiter zu ver-
walten anvertrauen wird, der Eucharistie. Die
Apostel sind also auch Priester. Sie sind in ge-
wissem Sinn ebenfalls Mittler, jedoch nicht im
eigentlichen Sinn, denn sie fiigen dem Mittler-
tum des einzigen Mittlers kein neues Mittler-



Zl secuh” Swtnd- Zm ;

tum hinzu. Die Apostel sind nur die konkreten
Mittel, die vom Mittlertum Christiin Anspruch
genommen werden, um an die Menschen heran-
zukommen. Sie erhalten somit besondere Voll-
machten fiir die Gemeinden, die sie leiten sol-
len (Mt 18, 18). Das soll aber immer in orga-
nischer Verbindung mit Petrus, dem Apostel-
fiirsten, geschehen (Mt 16, 18). Denn wie Chri-
stus Hirte ist, so auch Petrus (Jo 21, 15—17)
und die anderen Gemeindeleiter (1 Petr 5, 2).
Christus leidet fiir sein Reich, ebenso sollen
seine Jiinger in Verfolgung geraten. Den Zwol-
fen gibt der Auferstandene zugleich mit dem
Versprechen, bis ans Ende der Zeit bei ihnen zu
bleiben, den Auftrag, Jiinger zu gewinnen und
alle Vélker zu taufen (Mt 28, 18 ff). Sie sollen
Zeugen Christi sein, d. h., Zeugms ablegen fiir
die Identitit des auferstandenen Christus mit
dem historischen Jesus, mit dem sie gelebt
haben (Apg 1, 8. 21). Die Zwdlf bilden als
Einzelpersonen, als Kollegium und als Amts-
triger fiir immer das Fundament der Kirche
(vgl. Eph 2, 20; Gal 2, 9; Offb 21, 14). Petrus
ist dabei der Fels der Eckstein (Mt16 13—20).
Man kann also sagen, dass das Apostelamt das
Geschenk des Auferstandenen darstellt; es steht
an der Spitze aller Amter und auch zeitlich am
Anfang. Es ermoglicht seit dem Beginn der
Kirche die Fortdauer der Vollmacht des Herrn
in die Zeit der Kirche hinein, garantiert und
macht sie sichtbar. Mittels des Apostelamtes
vergegenwartigt sich der Auferstandene auch
nach der Himmelfahrt in seiner Kirche.

105

Aufgrund der apostolischen Sendung des Pau-
lus, der sein Apostolat vom Auferstandenen
direkt vom Himmel her tbertragen erhielt,
kann dessen Wesen noch genauer umschrieben
werden. Mit Nachdruck wiederholt Paulus im-
mer wieder, dass er zum Apostel berufen wor-
den ist (Rom 1,1; Gal 1, 15). Als Apostel ist er
ein Gesandter, aber mcht von Menschen, son-
dern von Jesus personlich. Die apostolische
Autoritit ist von Gott begriindet und ruht in
thm (2 Kor 5, 20). Das Wort des Apostels ist
nicht Menschen-, sondern Gotteswort (1 Thess
2, 13). Als bevollmichtigter Bote hat er ja die
vom Herrn aufgetragene Botschaft und nicht
seine personliche Ansicht und Lehre auszurich-
ten (2 Kor 2, 17; 4, 2). Wer den Apostel auf-
nimmt, nimmt Christus auf (Gal 4, 10. 14). Ein
Apostel ist «Mitarbeiter Gottes» (1 Kor 3, 9;
2 Kor 6, 1; 1 Thess 3, 2). Ja noch mehr, durch
thn wird der Dienst der endzeitlichen Herr-
lichkeit ausgetibt (2 Kor 3, 7—11). Damit aber
der Botschafter diese gottliche Macht nicht zu
seinem eigenen Vorteil verwende, bleibt der
Apostel ein von der Welt verachteter Mensch;
er wird verfolgt und dem Tode tiberliefert, auf
dass den Menschen das Leben vermittelt werde
(2 Kor 4—6; 1 Kor 4, 9—13). Die Grosse und
Herrlichkeit des Amtes aber bleibt letztlich
verborgen.

Im iibrigen versteht Paulus sein Apostelamt
wesentlich als Dienst. Berufung zum Aposto-
lat bedeutet fiir ihn Berufung zum Dienst (1
Tim 1, 12; vgl. 2 Kor 4, 1; R6m 11, 13; 12, 7).
Er ist sich bewusst, dass es sich bei der aposto-
lischen Aufgabe um einen priesterlichen Dienst
am neuen Bund, an der Gerechtigkeit, am Gei-
ste (2 Kor 3, 6—9), an der Wiederverschnung
(2 Kor 5, 18), am Evangelium (Kol 1, 23; Eph
3, 7) und an der Kirche (Kol 1, 25) handelt.
Paulus ist nicht Herr, sondern Diener der Kir-
che (Rom 12,7; 1 Kor 9, 19; 2 Kor 1, 24; 4, 5).
Das Apostelamt ist selbstloser Hirtendienst
(Apg 20, 28; Eph 4, 11). Durch den apostoli-
schen Dienst vermittelt Gott den Heiden das



166

Wie Christus vom Vater,

so sind die Apostel und ithre Nachfolger

vom Herrn gesandt, threm anvertrauten Volk
die Botschaft vom Heil zu verkiinden

und im Licht des Heiligen Geistes zu erkliren.

Dedikationsbilder aus dem Hornbacher »
Sakramentar, entstanden um 970 auf der
Reichenau, heute im Domschatz zu

St. Urs in Solothurn






168

Heil (Apg 21, 19). Er wird so zu ihrem Vater
(1 Kor 4, 15). Paulus ist denn auch bestrebt,
diesen Dienst fortan wiirdig zu verwalten (Apg
20, 24). Er verrat ein lebhaftes Gespiir fiir die
Grosse dieser Aufgabe, nimlich Diener Gottes
(2 Kor 6, 3 f) und Diener Christi (2 Kor 11,
23) zu sein. Gleichzeitig wird er zum Vorbild
und zur Form der Kirche (1 Kor 4, 16; 1 Thess
1, 6; 2 Thess 3, 9; 1 Petr 5, 3). Wer immer
Apostel ist, verwaltet die Gnadengaben Got-
tes fiir das Volk der Glaubenden. Dieses Amt
kann letztlich nur in Beziehung zum Volk, fiir
welches es da ist, verstanden und fruchtbar ge-
macht werden.

Wie steht es nun bei den Aposteln um die kon-
krete Ausiibung des ihnen von Christus tiber-
tragenen Amtes? Weil Gott bei den Menschen
sein (Mt 1, 23; Offb 21, 3) und sie an seiner
gottlichen Natur teilnehmen lassen wollte (2
Petr 1, 4), berief er einige aus ihnen, damit sie
an der Verwirklichung seines Ratschlusses in
besonderer Weise mitarbeiteten. Gott will die
Gemeinschaft mit sich durch die Gemeinschaft
von Menschen mit Menschen schenken (1 Jo
1, 3). Nach dem Zeugnis der Schrift ist die we-
sentliche Aufgabe der Apostel im Missions-
befehl enthalten (Mt 28, 18 f; Mk 16, 16; Lk
24, 47 f; Apg 1, 8). Seitdem sind sie verant-
wortlich fiir das vom Vater gebrachte Wort,
fir die von Christus gestiftete Kirche, fiir die
Taufe, die Eucharistie und die Vergebung der
Siinden.

Uber die konkrete Tatigkeit der Apostel geben
uns deren Briefe und die Apostelgeschichte
Aufschluss. Zusammen stellen sie die Entwick-
lung der Urgemeinde zur Weltkirche dar. Zwar
blieben die Apostel zunichst in Jerusalem
(noch Apg 8, 1). Nur zégernd nahmen sie die
Heidenmission auf (Apg 10—11). Bloss von
Petrus heisst es, dass er Jerusalem verliess (Apg
12, 17), und nur Paulus und Barnabas begaben
sich auf Missionsreisen. Trotzdem begannen
die ibrigen sofort in ihrem selbstgewihlten
kleinen Kreis die Geheimnisse Christi zu ver-
walten. Praktisch wird die apostolische Auto-
ritit in den Bereichen der Lehre, des Amtes
und der Jurisdiktion ausgeiibt. So beruft sich
der heilige Paulus oft genug auf seine Lehr-
autoritit, von der er iiberzeugt ist, dass sie ihn
dazu berechtlgt den Bannfluch gegen jeden zu
schleudern, der ein von dem seinigen verschie-
denes Evangehum zu verkiinden wagt (Gal 1,
8 f). Der Apostel vollzieht die kultische Feier
der Kirche, die Taufe (Apg 2, 41; 1 Kor 1, 14),
das eucharistische Opfermahl (Apg 20, 7—11),
die Handauflegung (Apg 6, 6; 8, 15 ff; 1 Tim
4, 14; 5, 22; 2 Tim 1, 6). Der Apostel hat das
Recht der Griindung und Regierung von Kir-



chen (Apg 8, 14 f; 15, 2; Rom 15, 15). Er fillt
Urteile, verhingt Sanktionen und iibt so in der
Kirche Zucht und Gericht (1 Kor 5, 3 ff; 1 Tim
1, 20). Solche Regelungen trifft er oft anliss-
lich seiner Besuche (1 Kor 11, 34; 2 Kor 10,
13 ff; 2 Thess 3, 4). Um seiner Sendung willen
hat der Apostel Anspruch auf den Gehorsam
der Gemeinde (Rom 15, 18; 1 Kor 14, 37; 2
Kor 10, 18; 13, 3). Die Urkirche ist also alles
andere als eine ekstatisch erregte und undiszi-
plinierte Schar. Vielmehr erscheint sie von An-
fang an als eine rechtlich gegliederte und ver-
fasste Gemeinde, wie das auch die damals iibli-
chen Sitten jiidischer Gemeinschaften es als
ganz normal nahelegen. Anderseits muss der
Apostel auch bereit sein, auf gewisse Rechte
zu verzichten (1 Thess 2, 7; 1 Kor 9, 12). Das
Ziel der apostolischen Arbeit ist nicht Tyran-
nei, nicht blinde Unterwerfung und bedin-
gungslose Unterordnung der Gemeinde, son-
dern Gemeinschaft mit der Kirche (Apg 15,
22; 1 Kor 5, 4; 2 Kor 2, 6). Weit davon ent-
fernt, seine Glaubigen zu belasten, liebt Paulus
sie wie ein Vater, ja wie eine Mutter (1 Thess
2, 7 ff) und gibt ithnen vor allem ein Beispiel
des Glaubens (1 Thess 1, 65 2 Thess 3, 9; 1 Kor
4, 16).

I11. Die unmittelbaren Nachfolger
der Apostel

Die Funktionen des Apostelamtes sind nun mit
dem Tod des Einzelapostels nicht erloschen,
sondern die wesentlichen Amtsbefugnisse der
Apostel sind auf deren unmittelbare Nachfol-
ger lbergegangen. Die Weitergabe von Lei-
tungsaufgaben, die urspriinglich den Aposteln
iibertragen und vorbehalten waren, zeigt, dass
die Organisation der Kirche im Aufbau begrif-
fen ist. Nach dem Hinscheiden der Apostel
hat sie sich zu einer Stufenordnung verfestigt,
die drei Rangstufen aufweist: Der Bischof ist
der Hirte und das Oberhaupt einer Gemeinde;

169

er ist von Presbytern umgeben, die ihrerseits
von Diakonen unterstiitzt werden.

Wie haben nun die Apostel ihre Vollmachten
an Nachfolger tibertragen? Schon die Urkirche
tibte die Handauflegung als ein Zeichen der
Weihe. «Die Hinde auflegen» heisst, einen an-
deren real berithren, um ihm etwas von sich
selbst mitzuteilen. Als Geste und sichtbares Zei-
chen der Weihe besagt die Handauflegung,
dass der Geist Gottes einen geeigneten Men-
schen, den er sich auserwihlt hat, absondert,
von ihm Besitz ergreift, dass er ihm soviel
Vollmacht und Eignung verleiht, um einer ihm
ibertragenen Aufgabe gewachsen zu sein.
Durch die Handauflegung gaben also die Apo-



170

stel die gottlichen Gaben, ver allem die Gabe
des Heiligen Geistes, weiter. So erteilten Pe-
trus und Johannes den Samaritanern die hei-
lige Firmung (Apg 8, 17). Dasselbe tut Paulus
bei den Ephesern (Apg 19, 6); oder der Magier
Simon wurde angesichts der Macht dieser Geste
von solcher Bewunderung ergriffen, dass er
sich diese Macht durch Geld erkaufen wollte
(Apg 8, 18 £f).
Mit derselben Geste iibertrugen die Apostel
aber auch geistliche Vollmachten, die auf eine
bestimmte Sendung ausgerichtet und auf fest-
umschriebene Aufgaben hingeordnet waren: So
legten sie sieben Diakonen die Hande auf (Apg
6, 6). Auch die in Apg 13, 13 erwihnte Hand-
auflegung, die Paulus und Barnabas erhielten,
ist mehr als eine blosse Herabflehung des Se-
gens Gottes. Der ganze Ritenkomplex (Hand-
auflegung — Gebet — Fasten) ist so feierlich,
dass es sich wohl um einen Ritus der Amts-
tibertragung handelt. Dasselbe tat Paulus ge-
geniiber Timotheus (2 Tim 1, 6 f; vgl. 1 Tim 4,
4), Timotheus hinwiederum anderen, die er
fir dieses Amt ausersah (1 Tim 5, 22). Da-
durch, dass Paulus den Timotheus weiht, zeigt
er sich berechtigt, von eigenen Vollmachten
anderen mitzuteilen. Was wir nun oben {iber
das paulinische Selbstverstindnis des Apostel-
berufes herausarbeiteten, erwartet er genauso
von seinen Mitarbeitern, von Timotheus (vgl.
1 Thess 3, 2) und von Silvanus, die er anschei-
nend sogar als Apostel einstufte (1 Thess 2,
5 ff), oder auch von Sosthenes und Apollo
(1 Kor 4, 9).
Das Wort «Bischof» begegnet uns im Neuen
Testament nur finfmal (Phil 1, 1; Apg 20, 28;
1 Tim 3, 2; Tit 1, 7; 1 Petr 2, 25). Davon
scheidet fiir uns 1 Petr 2, 25 aus, wo Christus
selber als der Hirte und Hiiter der Seelen be-
zeichnet wird. Somit bleiben fiir die Episkopen
als ortliche Gemeindeleiter nur noch 4 Texte.
Die Basis fiir eine Betrachtung des Amtes und
der Aufgabe dieser Stellvertreter oder unmit-
telbaren Nachfolger der Apostel wire aber zu

schmal, wollte man sich nur an diese wenigen
Stellen klammern. Es geht ja nicht so sehr um
das Wort, sondern um die Sache, und diese hat
im neutestamentlichen Schrifttum verschiedene
Namen. Alter als die Bezeichnung «Bischof»
scheint der Titel «Presbyter» = Altester. Lei-
der werden im ganzen Neuen Testament die
Bezeichnungen fiir Presbyterat/Episkopat nicht
klar genug getrennt. Presbyter finden sich zu-
erst an der Spitze der judenchristlichen Ge-
meinden (Apg 11, 30; 15, 2), wihrend die
Episkopen erstmals als Leiter heidenchrist-
licher Ortskirchen auftreten (z.B. Phil 1, 1).
Das Amt und der Titel «Kltesters wurden ; je-
doch bald auch in den heidenchristlichen Ge-
meinden eingefithrt (Apg 14,23; 20,17). Jeden-



falls war die Funktion beider im wesentlichen
die gleiche. Deshalb kam es wohl bald zur ge-
genseitigen Durchdringung der Ordnungen und
zur Vermischung der Bezeichnungen (Apg 20,
17—28; 1 Tim 3, 2; 4, 14; 5, 17; Tit 1, 5. 7).
Daneben finden sich noch andere konkrete
Umschreibungen und Benennungen wie: «Vor-
steher» (1 Thess 5, 12; Rom 12, 8), «Fiihrer»
(Hebr 13, 7. 17. 24), «Hirt» (etwa 1 Kor 12,
28 f; Eph 2, 20; 4, 11; Apg 13, 1; 21, 8; 2 Tim
4, 5). So ist das Geprage der ortlichen Ge-
meindeimter in der neutestamentlichen Zeit j je
nach dem Stand der Entwicklung, aber auch
nach der Herkunft der Gemeinden sehr ver-
schieden.

Einiges iiber die Aufgaben der im Herrn Vor-
stehenden ldsst sich schon im Schreiben an die
Gemeinde von Thessalonich ablesen. Zeitlich
handelt es sich um den ersten von Paulus ge-
schriebenen Brief. Er wurde ums Jahr 51 ver-
fasst. Der Friede innerhalb der Gemeinde ist
zu erhalten; Gefihrdete bediirfen besonderer
Sorge und Geduld; iiber allem stehe die bri-
derliche Liebe (1 Thess 5, 12 ff).

In Phil 1, 1, geschrieben ums Jahr 61/62, be-
gegnen wir erstmals dem Titel «Bischof». Uber
dessen Einsetzung erfahren wir jedoch nichts.
Sicher ist aber das Bischofsamt gerade in den
hellenistischen Gemeinden beheimatet. Mit der
Vermehrung der Gliubigen und der Grindung
neuer Gemeinden wachsen die Aufgaben. Mit
dem Begriff des «Episkopen» greift man nun
eine im Griechentum hiufige Bezeichnung fiir
Aufsichts- und Verwaltungsbeamte in profa-
nen wie religiosen Gemeinschaften auf. Im
christlichen Bereich wird dieser Begriff ent-
sprechend abgewandelt gebraucht und mit
neuem Sinn gefiillt.

Auch in Apg 20, 17—38 ist von Presbytern
und Episkopen die Rede. Dieser Abschnitt ist
ausserst aufschlussreich. Beim Abschied von
der Gemeinde von Ephesus (Frithjahr 58; die
Apg ist jedoch erst nach dem Tod des Paulus
entstanden) erinnert der Apostel die Pres-

171

byter daran, dass sie der Heilige Geist zu Epis-
kopen bestellt hitte. Dem Beispiel des Herrn
folgend, sollen sie das verlorene Schiflein su-
chen und auf der Hut sein vor jenen reissenden
Wolfen, die die Herde zu zerfleischen drohen,
vor jenen falschen Lehrern, die hiretische An-
sichten verbreiten. Schon die Bezeichnung
«Hirt» muss sie an ihre Hirteneigenschaften er-
innern: Es gilt, die Kirche Gottes mit freudiger
Hingabe des Herzens zu weiden, selbstlos und
bestrebt, zu einem Vorbild fiir die Herde zu
werden. Mit der Pflicht fiirsorgender Aufsicht
verbindet sich die Pflicht der Belehrung und
Zurechtweisung. Dieser Dienst der Stellvertre-
ter und Nachfolger der Apostel gilt als vom
Heiligen Geist eingesetzt. Hier liegt also der
gottlich-rechtliche Charakter solcher Bestel-
lung. Hinter der ganzen Ansprache des Paulus
verbirgt sich die Sorge um die Zukunft. Was
diese Presbyter-Episkopen hinfort zu tun ha-
ben, ist die Fortsetzung dessen, was der Apostel
selbst in diesen Gemeinden gewirkt hat.

Noch ergiebiger erweisen sich fiir uns die Pa-
storalbriefe (1-+2 Tim, Tit) des heiligen Pau-
lus. Sie beschiftigen sich eingehend mit der
Einrichtung der Episkopen und Presbyter.
Ahnlich wie bei der Abschiedsrede in Milet
(Apg 20, 28—38) handelt es sich bei den Pasto-
ralbriefen im ganzen um ein Vermaichtnis. Fir
Paulus ist die «Zeit des Aufbruchs» gekommen
(2 Tim 4, 6). Er iibertragt Einzelpersonlichkei-
ten, die Sorge um die Gemeinden. Timotheus
und Titus gelten nicht so sehr als Missionare,
die voriibergehend in einer Gemeinden wirken.
denn vielmehr als Gemeindeleiter. Sie sind
«Aufseher», die an der Spitze einer Gemeinde
stehen und iiber sie wachen. In den Pastoral-
briefen ldsst sich weiter feststellen, dass es in
jeder Gemeinde nur einen einzigen Bischof
gab, der sorgfiltig aus der Zahl der Presbyter
ausgewihlt werden musste. Die Amtsanwirter
sollen bestimmte Eignungsbedingungen, beson-
ders charakterlicher und sittlicher Art erfiillen
(vgl. 1 Tim 3,1—7; Tit 1, 5—9).



172

p =

1

<

73




Timotheus und Titus werden ermahnt, nach
dem Vorbild des Paulus wie gute Hausviter
in den Gemeinden zu wirken (1 Tim 1, 4; 3,
4 f; Tit 1, 7), und ihre besondere Pflicht be-
steht darin, die iiberkommene Lehre zu bewah-
ren, sie gegen die Irrlehrer zu verteidigen (1
Tim 1, 18—20; 6, 3—5. 20; 2 Tim 3, 1—9)
und sie getreu weiterzugeben (1 Tim 4, 6. 13 bis
16). Lehrtitigkeit, Predigt und Unterricht wer-
den speziell nahegelegt (1 Tim 5, 17). Sie ha-
ben Vollmacht tiber die Presbyter und Diakone
der ihnen anvertrauten Kirchen. Sie sind ver-
antwortlich fir den Bereich der Liturgie (1
Tim 2). Die Ubertragung der Leitungsaufgabe
verleiht thnen das Recht, Vorschriften zu er-
lassen und auf deren Einhaltung zu dringen
(1 Tim 4, 11). Niemand darf den Bischof des-
halb geringschitzen (1 Tim 4, 12).

Timotheus und Titus sind also nicht einfach
Diener des Apostels. In der Handauflegung ist
ihnen ja die notige Kraft und Gnade verliehen
worden (1 Tim 4, 14; 2 Tim 1, 6), eine Ge-
meinde selbstindig und eigenverantwortlich
zu leiten. Paulus hilt sogar dafiir, dass sein
Schiiler durch die Handauflegung Apostel
Christi geworden sei (1 Thess 2, 7). Hier sind
Apostelamt und Ortliches Leitungsamt sehr
eng zusammengerickt.

Zwar werden diese bevorzugten Diener des
Neuen Bundes in den neutestamentlichen
Schriften nie mit dem Titel «Priester» be-
dacht, wie iibrigens die Apostel auch nicht.
Doch stehen sie threr Aufgabe nach im Dienst
des Hohenpriesters Jesu Christi, des einzigen
Hohenpriesters der Menschen. Auf Grund des-
sen sind die Gemeindeleiter nach den Aposteln
die eigentlichen Sachwalter Gottes (Tit 1, 7),
seiner Geheimnisse (1 Kor 4, 1) und seiner
Gnade (1 Petr 4, 10).

Fiir uns ist immerhin wichtig, in der Schrift ab-
lesen zu konnen, dass bereits in dieser Zeit das
Apostelamt im Presbyterat/Episkopat Fort-
bestand und Dauer erlangt hat. Es gab in den
Gemeinden erst- und vollverantwortliche Seel-

73

sorger (vgl. Hebr 13, 17) als feste Einrichtung.
Sie sind selber nicht mehr Apostel im spezifi-
schen Sinn, sondern deren Stellvertreter oder
Nachfolger, haben aber das Charisma selb-
standiger und vollumfianglicher Leitung. Was
thnen abgeht, ist die direkte Augenzeugenschaft
des Auferstandenen. Darin und als Fundament
der Kirche haben die Urapostel eine unvertret-
bare und unersetzliche Einmaligkeit. Nur un-
ter dieser Riicksicht kdnnen sie keine Nach-
folger haben. Aber ihr Amt erschopft sich ja
nicht in den spezifisch apostolischen Funktio-
nen. Neben den ausserordentlichen und untiber-
tragbaren Gegebenheiten und Vollmachten, die
nicht weitergehen konnten (direkte Berufung
und Sendung durch Christus, Augenzeugnis,
nicht von einer Gemeinde gewahlt, noch ithrem
Gericht unterworfen, personliche Unfehlbar-
keit und universale Zustandigkeit des Einzel-
apostels) stehen die ordentlichen, {iibertrag-
baren Vollmachten: Verwaltung des Wortes
und die Serge um dessen Reinerhaltung, Spen-
dung aller Sakramente und Leitung der Kirche,
oder m. a. W. das Lehr-, Hirten- und Priester-
amt.

Als Abschluss der knappen biblischen Bestand-
aufnahme hinsichtlich des bischoflichen Amtes
diene uns der herrliche «Bischofsspiegel», wie
thn Petrus, der erste Papst, fiir seine Mitbriider
im bischoflichen Amt entworfen hat: «Die Al-
testen unter euch ermahne ich als der Mit-
alteste und Zeuge der Leiden Christi, der Mit-
genosse auch der kiinftigen Herrlichkeit, die
offenbar werden soll: Weidet die Herde Got-
tes bei euch und achtet auf sie, nicht gezwun-
gen, sondern bereitwillig gemiss Gottes Auf-
trag, nicht aus schimpflicher Gewinnsucht,
sondern mit Hingabe, und nicht als waret ihr
Herren des Erbes, sondern als Vorbilder der
Herde. Dann werdet ihr, wenn der Erzhirte
(= Christus) erscheint, den unverwelklichen
Kranz der Herrlichkeit erlangen» (1 Petr 5,
1—4). P. Andreas Stadelmann



	Das Bischofsamt im Zeugnis der Bibel

