
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 6

Artikel: Der Essostab von Beinwil-Mariastein

Autor: Pfister-Burkhalter, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ii7

Der Essostab von
Beinwil-Mariastein

Als die Beinwiler Mönche unter Abt Fintan,
1648, den Beinwiler Konvent nach Mariastein
verlegten, überführten sie auch den Kirchenschatz,

und in diesem das kostbarste und
ehrwürdigste Stück, den sogenannten Essostab.
Nach der Beinwiler Tradition gilt er als das
Pedum des ersten, aus dem Kloster Hirsau in
Schwaben stammenden Abtes, der 1133
verstarb und bald als Seliger verehrt wurde. Pater
Laurentius Eschle (1) übermittelt die mündliche

Überlieferung, «dass Abt Nicolaus Ziegler,
als er im Jahre 1504 die Kirche wieder aufge¬

baut hatte und sich nur einen ganz einfachen
Abtstab verschaffen konnte, von einem Bauer
das eigentliche Kunstgebilde des ursprünglichen
Abtstabes, welches aus Elfenbein gefertigt ist,
mit der Bemerkung erhalten habe:,Diese Überreste

des alten Abtstabes von Beinwil sind bei
der Plünderung und Zerstörung des Klosters
in mein Haus geflüchtet und so gerettet
worden'.» Wann das war, ob bei der Einnahme des

Schlosses Thierstein 1445, oder 1491, als die
Laufener das Kloster plünderten, oder während

des Schwabenkrieges 1499, wird nicht
gesagt. Die Krümme blieb in der Folge dem
Kirchenschatz erhalten, sogar in der Fährnis der
Franzosenzeit, 1798; aber bei der Aufhebung
des Klosters im Jahre 1874, als der Staat die
Gebäulichkeiten zu amtlichen und privaten
Zwecken beanspruchte, griff er auch auf den
Kirchenschatz und deponierte, 1875, den
wertvollsten Teil im antiquarischen Museum zu
Solofthum. Zuletzt fand der «Essostab» im
Museum Blumenstein Unterkunft, bevor das Kloster

Mariastein seinen ehemaligen Besitz,
zunächst als Leihgabe des Kantons Solothurn,
zurückerhielt.
Ihrem Wert entsprechend fand die Krümme
vielfache Beachtung. P. Laurenz Burgener hat
im ersten Band seiner «Helvetia sancta» (2)
auf sie hingewiesen und Johann Rudolf Rahn
(3) erstmals eine Abbildung veröffentlicht. Drei
Jahre später brachte auch Eschle zur Illustration

seines kurzen, den Stab betreffenden Textes

ein Bild, aber im Gegensinn und auf Grund
einer Umzeichnung. Diese verfälscht insofern,
als das vierfüssige Tier in der Füllung der Volute

mit einem Hirschgeweih ausgestattet
wurde, wozu kein äusserer Anlass berechtigte.
Eschle glaubte wohl, Burgeners Deutung
rekonstruierend unterstützen zu müssen: «Es stellt
sinnig ein Hirschlein vor, das, vor dem Drachen

der Welt verfolgt, lechzend beim Kreuz,
das über ihm erscheint, Erquickung sucht.
Schon der heilige Esso soll den Stab 1085 von
Hirschau gebracht haben.»



118

Abb. 1



ii9

Die verschiedenen, auf photographischen
Aufnahmen nach dem Original beruhenden
Abbildungen differieren in einem Punkt. Bei Rahn,
Vulliéty (4) und Eschle bildet der Nodus, der
Knauf, die Mitte zwischen den beiden
Schaftzwingen, gleich wie auf der Farbtafel in
«Mariastein» (5). Die anderen Reproduktionen aber
zeigen ihn als Basis unter der Beuge, so im 3.

Band der Kunstdenkmäler des Kantons Solo-
thurn (6) und im 12. Band der Zeitschrift für
Kunstwissenschaft (7), wie auch auf einer
Postkarte, die das Museum seinerzeit herausgegeben
hat. Diese trägt den Aufdruck «Romanische
Elfenbeinschnitzerei aus dem Xl.Jahrh. mit
spätgotischer Silberfassung». Gottlieb Loertscher (6)
bezog selbst keine Stellung zur Datierungsfrage,

deutet aber die Spannweite an, die die
wissenschaftliche Meinung vertritt: 11. bis
13. Jahrhundert, und vermerkte die Ansicht
von Dora Fanny Rittmeyer, die auf Grund
stilistischer Vergleiche an das 13. Jahrhundert
glaubte.
Die elfenbeinerne Krümme des «Essostabes»
beschreibt einen Fünfviertelkreis. Ihr sechskantiger

Schaft beginnt sich unmittelbar über der
oberen der zwei, die Verbindung zwischen Stab
und Krümme beschliessenden Sechskantzwingen

zu wölben und endigt zentral in einem
Drachenkopf, welcher eine nach links
fliehende Gazelle angreift. Das gehetzte Tier wird
ausserdem durch einen reiherartigen Vogel
bedroht, der, auf dem Drachenhaupt fussend, auf
seinen zurückgewendeten Kopf einhackt. Diese
Tiergruppe schmiegt sich als durchbrochenes,
beidseitig bearbeitetes Hochrelief füllend ins
Rund der Volute ein. Kurze Stege hielten sie,
sind aber grossenteils abgebrochen, da das Bein
spröde geworden ist. Dieser Umstand veranlasste

bereits zu Anfang des 16. Jahrhunderts
eine Fassung durch zwei silberne, achtfach
miteinander verklammerte Schienen. Abt Nicolaus
Ziegler von Oehningen bei Stein a. Rh., der von
1503 bis 1513 regierte, Hess diese Verstärkung
schmuckvoll gestalten. Das äussere Band zieren,

im Stil der Zeit, 16 aufgelötete, silberne Krabben;

das innere aber trägt auf der Hauptschauseite
die getriebene Inschrift: «NICOFAUS

ZIEGFER EX OEBINGEN MONASTERI
SANCTI VINCENCI IN BEI [n] WILER
ABBAS ME FI [e] RI FECIT», und rückseitig:
«WORMIA R MCEI M». Eugen Tatarinoff
(8) vermutete, dass der abgekürzte Text der
Rückseite «zu Worms gemacht» heissen könnte.
Aus der inneren Schiene steigt der elfenbeinerne
Kreuzstab auf, an dem ein leeres, silbernes
Wappenschild, bekrönt von Inful und Pedum
befestigt ist, bestimmt wohl für das Wappen
von Beinwil oder das persönliche des Abtes.
Der Stab unterhalb von Krümme und
Verbindungsstück fehlt. Das Kreuz verleiht der Gruppe

den christlichen Inhalt, eingeschlossen in

Abb. 2



120

m
-



121

das Rund der aus dem ursprünglichen Wanderstab

irischer Mönche entwickelten Krümme.
Nach oben verbindet ein Steg mit dem Hals
des Vogels. Diesem in Form eines Malteseroder

Tatzenkreuzes gestalteten Zeichen wurde
auf der Vorderseite ein vergoldetes Silberplätt-
chen aufgenietet mit den Majuskeln i ^ R ;

auf der Rückseite eines mit T
q

D Die
Auflösung der erstgenannten Initialen bedarf keiner

Erklärung; für die Rückseite sei hier die
Lesart von Pater Bonifaz Born vorgeschlagen:
A [gnus] D[ei] Q[ui] T[ollis],Diese Plättchen
gehören zur Zieglerschen Fassung. In der
Linienführung von Tiergruppe und Krümme
besteht ein Zusammenhang mit der Initialkunst
keltischer und angelsächsischer Handschriften
und ihrem zähen Nachleben. An diese erinnert
namentlich das Drachenkopfende. Die
Tiergruppe als Ganzes weist dagegen auf einen
anderen Ursprung, auf den Otto von Falke (9)
erstmals aufmerksam machte. Zwar kannte er
den «Essostab» nicht, aber eine Reihe so nah
verwandter Arbeiten, dass eine gemeinsame
Herkunft vorauszusetzen ist. Das Motiv der
verfolgten Gazelle stammt aus dem islamischen
Bildkreis, oft verwendet in Malerei, Plastik
und angewandten Künsten, vor allem auch auf
Textilien — aus Ländern also, in denen die
Gazelle heimisch war. Falke nannte glaubhafte
Gründe, die Bearbeitung solcher Werkstücke
aus Elfenbein in Sizilien zu suchen, wo
westislamischer Einfluss, zum Beispiel in der
Capeila Palatina, handgreiflich ist, oder in Apu-
lien, wo die Sarazenen nicht nur geduldet,
sondern sogar gefördert wurden. Die christlichen

Motive und die Krümmen an sich beweisen,

dass dort bewusst für kirchliche Abnehmer
gearbeitet wurde. Ihre Erzeugnisse gelangten
schon im Mittelalter in ferne Länder. Heute
finden sie sich zerstreut in Italien, Spanien,
Frankreich, Deutschland und der Schweiz, ja
sogar in Russland. Falke datierte die Tätigkeit
der in Sizilien oder Süditalien angenommenen,

unter islamischem Einfluss stehenden Werkstatt
rund um 1200 bis ins 13. Jahrhundert hinein.
Der sogenannte «Essostab» gehört gewiss zu
ihren frühen Exporten, da sich das Urmotiv,
die zartgliedrige Gazelle mit dem Raubvogel
am reinsten in ihm erhalten hat. Wie eine in
den 1930er Jahren im italienischen Kunsthandel

aufgetauchte Krümme (Abb. 2) kann sie

um 1200 datiert werden. Nicht viel später mag
das Fragment mit Gazelle, Kreuzstab und
Drachenkopf im Louvre zu Paris (Abb. 6) entstanden

sein. Es war naheliegend, dass später, um
den christlichen Gedanken zu vertiefen, aus

Abb. 4



122



I23

der Gazelle das Lamm Gottes erwuchs (Abb. 3)
und der Raubvogel sich in die Taube des

Heiligen Geistes (Abb. 4) verwandelte. Wenn nun
Falkes, nicht aus der Luft gegriffene, zeitliche
Bestimmung zutrifft, wird die schöne Legende
leider zerstört, dass der erste Beinwiler Abt
Esso den Stab aus Elirsau mitgebracht habe.
Büsst er damit an ideellem Wert etwas ein, so
doch keineswegs an künstlerischem. Würdig
reiht er sich neben den Pastoralstab des heiligen
Bonifatius im Dom zu Fulda (Abb. 5) und das
Pedum des Utto in der Abtei Metten (Abb. 3)
und teilt mit beiden das Eigenschaftswort
«sogenannt». Der verständliche Wunsch, einen
Gegenstand der Verehrung aus der Hand des

Klostergründers zu besitzen, führt da wie dort
zur Legendenbildung, zu der auch das Alter
und die Kostbarkeit verleiteten. Wie bei den

genannten Stäben und anderen dieser Gruppe
hat sich die Entwicklung vom ursprünglichen
Wanderstab, wie ihn zum Beispiel noch das
Pedum des heiligen Germanus aus der Mitte des
7. Jahrhunderts von Moutier-Grandval, heute
im Kirchenschatz zu Saint-Marcel in Delsberg,
verkörpert, zum sinngeladenen Hirtenstab
vollzogen. Magda von Bäräny-Oberschall (op.
cit.) ging den Benennungen in den literarischen
Quellen nach und stellte fest, dass im ersten
Jahrtausend die Bezeichnung «baculus», an
Stelle der älteren Form «baculum», neben «cam-
butta», für den Stock, auf den man sich stützte,
gebraucht wurde. «Camba» aber heisst im
Keltischen «Biegung» und weist bereits auf die
gebogene Krücke hin.
Die formale Weiterbildung zur Volute verdankt
ihren Ursprung einem neuen Sinngehalt, der
auf den Stab übertragen wurde. Als Zeichen
geistlicher Würde bezeichnete er von Anfang
an auch Macht und Kraft. Isidor von Sevilla
schrieb dem Hirtenstab um 600 die Fähigkeit
zu, zu lenken, zu strafen und aufzurichten. Die
Härte des Beines deutete Honorius Augusto-
dunensis als Sinnbild der Gesetzeskraft, die
Weichheit des Holzes am Stab als die Milde

des Evangeliums und den Nodus als «gemma»,
Kleinod, gleich Gottheit Christi. Deutlicher
erklärte Durandus, Bischof von Mende, dass
der Hirtenstab «pedum» genannt wird, weil
die Hirten mit seinem gebogenen Griff «pedes
retrahent animalium», die Füsse der Herdentiere

zurückziehen (10).
Das silbervergoldete Verbindungsstück
zwischen Krümme und Stab ist ein sechskantiger
Schaft, der durch den Knauf unterteilt wird
und dessen Seiten je sechs eingravierte, hoch-

Abb. 6



124

gezogene Gestalten von Heiligen umstellen, die
statuengleich auf Sockeln und unter Baldachinbogen

stehen. Es sind dies in der oberen Reihe:
Maria mit dem Kind, ein Diakon, wohl Stepha-
nus oder Laurentius, die Heiligen Benedikt,
Nikolaus von Myra, Augustinus und Vincen-
tius. Die untere, etwas erhöhte Reihe zeigt die
beiden Apostelfürsten Petrus und Paulus, die
Heiligen Johannes den Täufer, Johannes Evangelist,

Antonius den Einsiedler und Maria
Magdalena. Ihre Formsprache wie auch die
der Schaftzwingen ist spätgotisch und vermutlich

gleichzeitig wie die Elfenbeinfassung. Der
Knauf könnte allenfalls nach D. F. Rittmeyer,
etwas später sein. Er ist oben und unten mit
sechs gebuckelten Kelch- oder Blütenblättchen
geschmückt, die ein eingeritztes Masswerk
aufweisen, ähnlich der Gravur. Kein Goldschmiedezeichen

verhilft zur näheren Bestimmung.

Dr. Margarete Pfister-Burkhalter

Anmerkungen:

(1) P. Laurentius Eschle: Unsere Liebe Frau im Stein in
Wort und Bild. Geschichte der Wallfahrt und des Klosters

Mariastein. Solothurn, Buch- und Kunstdruckerei
Union, 1896, p. 100, Anm. 1 Abb.
(2) P. Laurenz Burgener: Helvetia sancta oder Leben
und Wirken der heiligen, seligen und frommen Personen
des Schweizerlandes. l.Bd. Einsiedeln und New York,
Gebrüder Benziger, 1860, p. 210, Anm. 1.

(3) Jfohann] R[udolf] Rahn; Die mittelalterlichen
Kunstdenkmäler des Cantons Solothurn. Zürich, 1893,
p. 108, fig. 53, Text p. 109.
(4) H. Vulliéty: La Suisse à travers les âges. Bâle et
Genève, Georg & Cie., o. J., p. 190, fig. 408.
(5) Mariastein. 39. Jahrg. der «Glocken von Mariastein»,
Mai/Juni 1962, farbiges Titelbild.
(6) Gottlieb Loertscher: Die Bezirke Thal, Thierstem
und Dorneck. (Die Kunstdenkmäler des Kantons
Solothurn. Bd. III.) Basel, Birkhäuser, 1957, p. 138, Abb.
148, p. 162 ff.
(7) Magda von Bârâny-Oberschall: Baculus pastoralis.
Keltisch-irische Motive auf mittelalterlichen
beingeschnitzten Bischofsstäben. In: Zeitschrift für Kunstwissenschaft,

XII. 1958, p. 28, Abb. 17.
(8) Eugen Tatarinoff: Ein Gang durch die
historischantiquarische Abteilung. In: Denkschrift zur Eröffnung
von Museum und Saalbau der Stadt Solothurn.
Solothurn 1902, p. 187.
(9) Otto von Falke: Ein Bischofstab islamischer Arbeit
und seine Verwandten. In: Pantheon. XVI. 1935, p.
266 ff.
(10) Alle Zitate nach M. v. Bârany-Oberschall, op. cit.

Bilder-Nachweis:

1. Sogenannter Essostab. Elfenbeinkrümme mit silberner,
z. T. vergoldeter Fassung. Um 1200. Mariastein (Kt.
Solothurn), Kloster.
2. Elfenbeinkrümme, um 1200. Um 1935 im italienischen
Kunsthandel. (Aufnahme nach Pantheon XVI. 1935,
Abb. 1, p. 216.)
3. Sogenannter Uttostab. Pastorale mit Elfenbeinkrümme,

vergoldeter Bronzefassung, Knauf aus Bergkristall
und Stab aus Eichenholz. Kurz nach 1200. Metten
(Bayern), Abtei. (Aufnahme nach Pantheon XVI. 1935,
Abb. 7, p. 269.)
4. Elfenbeinkrümme. Anfang 13. Jahrh. Altenburg
(Österreich), Kloster. (Nach Pantheon, op. cit. p. 268.)
5. Sogenannter Bonifatiusstab. Elfenbeinkrümme. Anf.
13. Jahrh. Fulda, Dom. (Nach J. P. Michael: Bonifatius
und die Frage der apostolischen Sukzession. Paderborn,
1954, Umschlagbild.)
6. Elfenbeinkrümme. Anfang 13. Jahrh. Paris, Louvre.


	Der Essostab von Beinwil-Mariastein

