
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 6

Artikel: Vom Wort Gottes. II

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seit uns Maria in Stille, Armut und Einsamkeit
den Herrn geboren, kann selbst der Winter
Blüten treiben!



io6

Vom Wort Gottes (II) Wenn es wahr ist, dass «Inkarnation» der aus
der biblischen Anthropologie entwickelte
Zentralbegriff des Christentums darstellt, liesse sich
das Problem der Inspiration vielleicht auch einmal

von dieser Seite her etwas besehen. Gilt
das «Inkarnationsprinzip» für die Theologie
ganz allgemein, müsste man es folgerichtig,
und zwar noch unter der vorwiegend dogmatischen

Blickrichtung, schon rein theoretisch
auch auf die spezielle Frage nach dem Wesen
und dem Sinn der Inspiration anwenden. Das
inkarnatorische Prinzip besagt nun, dass eine
menschliche Wirklichkeit durch das besondere
Dazwischentreten Gottes zur kreatürlichen
Selbstaussage Gottes wird (vgl. LThK 5, 678).
Den geschichtlichen Höhepunkt erfuhr diese
Selbstaussage Gottes in der Menschwerdung der
zweiten göttlichen Person, wo die ganze
menschliche, fleischliche Wirklichkeit, eben die
menschliche Natur, in der Person des Sohnes
seiner göttlichen Natur verbunden wurde.
Durch diese Verbindung der göttlichen und
menschlichen Natur in Christus hat Gott in
unüberbietbarer Weise sich selber ausgesprochen.

Johannes hat diese geheimnisvolle
Tatsache in den Satz gefasst: «Und das Wort ist
Fleisch geworden» (Jo 1,14).
Die Heilige Schrift muss nun ebenfalls als eine
menschliche Wirklichkeit gesehen werden, die
durch das inspiratorische Dazwischentreten des
Geistes Gottes zur kreatürlichen Selbstaussage
Gottes geworden ist. Schon der Verfasser des
Hebräerbriefes sah das Problem im gleichen
grossen Zusammenhang: «Vielfältig und
vielartig hat Gott früher durch die Propheten zu
den Vätern geredet. Am Ende dieser Tage hat
er durch den Sohn zu uns geredet» (Hebr 1,
1 f). Das Mittel, wodurch sich Gott seit jeher
dem Menschen mitteilen wollte, ist primär das
Mittel der Rede. Die «Ankunft» Gottes beim
Menschen geschah auf zwei verschiedene,
jedoch sich wundervoll ergänzende Weisen. Im
Alten Testament ist Gottes Rede, Gottes Heilswille

in mannigfaltiger Weise, durch gespro-



io7

chenes und geschriebenes Wort, durch Träume,
Visionen, Erlebnisse und Handlungen von
symbolisch-prophetischer Bedeutung und mittels
einer Vielzahl von Offenbarungsträgern für
die Menschen verständlich, eben menschlich
geworden Menschwerdung im Worte. Diese
Menschwerdung im Worte wiederum drängte
schon ihrem Inhalt nach über sich selber hinaus.

Gott wollte nicht bloss seine Gedanken
den Menschen in menschlicher Weise nahebringen.

Immer wieder sprach seine verheissende
Rede noch von einer anderen Weise, den
Menschen nahezukommen. Das ist endlich in und
durch Christus geschehen, der den Inbegriff
des gesamten göttlichen Heilswerkes darstellt

Menschwerdung im Fleische. Aber der
Hebräerbrief versteht selbst die Menschwerdung
im Fleische wesentlich als eine Rede Gottes.
Dabei steht er mit seinem Zeugnis keineswegs
allein da. Auch anderwärts im Neuen Testament

wird ausdrücklich gesagt, dass sowohl der
im Fleische sichtbar gewordene Sohn (Joh 1,

1.14; Offb 19, 13), wie auch das vom Ohr
vernommene Wort (Mt 15, 6; Lk 5, 1; Jo 10, 35;
Apg 4, 31; Rom 9, 6; 1 Thess 2, 13) gleicherweise

göttliches Wort sei. Daher könnte man
vielleicht von einer doppelten «Gabelung» der
Rede Gottes zu den Menschen sprechen: Gott
hat sich dem Menschen mitgeteilt und verständlich

gemacht zunächst im menschlichen Wort,
danach im menschlichen Fleisch, .und zwar so,
dass die Menschwerdung im Worte die
Menschwerdung im Fleische sowohl vorausnahm (Altes

Testament) als auch fortsetzt (Neues
Testament). Die Schriften des Alten Bundes sind auf
Christus hin angelegt, weisen vorwärts auf
Christus hin und finden im Christusereignis
ihre Erfüllung. Die neutestamentlichen Schriften

hingegen nehmen ihren Ausgang bei Christus,

weisen als Verlängerung beständig zurück
auf die Tat Christi, das Christusereignis bildet
ihr Fundament. Jedenfalls sehen wir, dass die
ganze Heilige Schrift ihrer Anlage und ihrem
inneren Wesen nach christusbezogen ist.

Was trägt nun dieser Sachverhalt aus für ein
tieferes und umfassenderes Verständnis der
Inspiration? Ist durch diese Überlegung der
Tatsache, dass es «heilige Schriften» gibt, schon

genügend Rechnung getragen? Was gibt dazu
noch das inkarnatorische Prinzip für die
Inspiration her? Wir wissen, die absolute Mitte der

menschgewordenen Rede Gottes ist Christus.
Nun wurde bei der Menschwerdung Christi im
Schosse der Jungfrau jede denkbar mögliche
menschliche Wirklichkeit, die Sünde ausgenommen,

mit Hilfe des Heiligen Geistes in die göttliche

Person hineingenommen und zur kreatür-
lichen Selbstaussage des Vaters umgestaltet.
Der gleiche Geist assistierte aber auch schon der
Menschwerdung der alttestamentlichen Rede
Gottes. Der gleiche Geist, der die gesamte
natürliche Anlage, ja selbst die soziale Stellung
Mariens in den Dienst der Menschwerdung des

Sohnes nahm, berücksichtigte immer schon die
natürlichen Fähigkeiten, die Bildung und die
sozialen Verhältnisse der heiligen Schriftsteller.
Wie der Geist der Verkündigung den freien
Willen und die freie Entscheidung der Jungfrau

respektierte, so hat der Gottesgeist auch
immer an die menschliche Freiheit der Hagio-
graphen angeknüpft. Wir sehen, dass gerade
im Verkündigungsbericht nicht bloss ein
wertvoller Hinweis, nicht nur ein vielversprechender

Ansatzpunkt, sondern vielleicht sogar der
eigentliche Schlüssel zur Erklärung des

inspiratorischen Geheimnisses verborgen liegen
könnte.
Nach diesen Überlegungen ist es nun sicher
über alle Massen beeindruckend, zu beobachten,

wie im Neuen Testament auch sonst die

genau gleichen Eigenschaften und Wirkungen
sowohl von Jesus als auch vom Schriftwort
ausgesagt werden. Der letzte Grund dafür kann
nur der immer sich gleichbleibende heilige
Geist Gottes sein, der hier den Heilsplan des

Vaters mit Hilfe von Wort und Schrift, dort
mittels der Annahme der Menschennatur durch
die zweite göttliche Person kundtun will. Da-



io8

her kommt es, dass mit ungezählten soteriolo-
gischen Aussagen die Parallele zwischen der
Menschwerdung Gottes im Wort und der
Menschwerdung Gottes im Fleisch ausgeführt
wird: Das Heil ist gleicherweise in Jesus (Apg
4, 12; 2 Tim 2, 10; Hebr 2, 10; 5,9) und im
Wort (Apg 13, 26; vgl. Eph 1, 13); Leben gibt
es in Jesus (Jo 1, 4; 10, 10.28; 11, 25; 14, 6;
Apg 3, 15; 1 Jo 5, 12.20) wie im Wort (Jo 5,
24; Apg 5, 20; Phil 2, 16), ja die Bezogenheit
aufeinander ist noch inniger, weil Jesus selber

das substantielle Wort des Lebens ist (1 Jo
1,1). Die Gnade ist nicht nur in Jesus (Jo 1, 14.
16. 17; Apg 15, 11; Rom 1, 5), sondern auch
im Wort (Ap 14, 3; 20, 24. 32). Die gleiche
Kraft, die Jesus innewohnt (1 Kor 5, 4; 2 Petr
1, 16), gibt es ebenso im Wort (Rom 1, 16;
1 Kor 1, 18; Hebr 1, 3). Nicht nur Jesus hat
Versöhnung geschaffen (Rom 5, 11; 2 Kor 5,
18 f), auch das Wort vermag es (2 Kor 5, 19).
Zweifelsohne wohnt in Jesus die Wahrheit
(Jo 1, 14; 2 Kor 11, 10; Eph 4, 2); dasselbe

eignet aber auch dem Wort (2 Kor 6, 7; Eph 1,

13; Kol 1, 5; Jak 1, 18); noch mehr, Jesus
selbst ist die Wahrheit (Jo 14, 6), und so auch
das Wort (Jo 17, 17). Kraft des beidemal
wirkenden gleichen Heiligen Geistes ist Jesus treu
(1 Thess 5, 24; 2 Thess 3, 3; 2 Tim 2, 13; Hebr
3, 2; 10, 23; 1 Jo 1, 9), wie auch das Wort
(1 Tim 1, 15; 3, 1; 4, 9; 2 Tim 2, 11; Tit 1,

9; 3, 8; Offb 21, 5; 22, 6). Beide sind lebendig,
Jesus (Lk 24, 5; Jo 6, 51; 19, 19) und das Wort
(Apg 7, 38; Hebr 4, 12; 1 Petr 1, 23); beide
sind wahrhaftig, Jesus (Jo 7, 18; Offb 3, 7. 14;
6, 10; 19, 11), und das gesprochene oder
geschriebene Wort (Offb 19, 9; 21, 5; 22, 6). Die
Schöpfung wird geheiligt nicht nur durch Jesus

(Jo 17, 19; 1 Kor 1, 2; Eph 5, 26), sondern
ebenso durch das Wort (1 Tim 4, 5). Rettung
geschah durch Jesus (Mt 1, 21; Lk 19, 10; Jo
3, 17; Rom 5, 9) und durch das Wort (Apg 11,
14; 1 Kor 1, 21; Jak 1, 21). Gott schafft alles
durch den präexistenten Christus (Jo 1, 3; 1 Kor
8, 6; Kol 1, 16 f) und durch das Wort (Rom 4,

17). Jesus wohnt unter den Menschen (Jo 1, 14),
so auch das Wort (Kol 3, 16; 1 Jo 2, 7). Nicht
bloss Jesus fordert den Dienst (Jo 12, 26; 1 Tim
4, 6), sondern auch das Wort (Apg 4, 6; 2 Kor
3, 6; Eph 3, 7). Jesus macht rein (Mt 8, 2 f; Lk
17, 14; Eph 5, 26; 1 Jo 1, 9), so auch das Wort
(Jo 15, 3; Eph 5, 26). Er erbaut die Kirche (Mt
16, 18), aber ebenso tut es das Wort (Apg 20,
32; 1 Kor 14, 4). Beide richten, Jesus (Joh 5,
22. 30) und das Wort (Joh 12, 48; Hebr 4.

13). Wie Jesus von den Menschen aufgenommen
wird (Mt 10, 40; 18, 5), so auch das Wort (Lk
8, 13; Apg 8, 14; 11, 1; 17, 11; 1 Thess 1, 6;
2,13; Jak 1,21). In der Kirche erfüllt sich Jesus
(Eph 1, 23), es erfüllt sich in ihr aber nicht
weniger das Wort (Kol 1, 25; Rom 15, 19).
Beide werden gleichermassen verherrlicht, Jesus

(Joh 8, 54) und das Wort (2 Thess 3, 1).
Der hier nur kurz skizzierte biblische Befund,
eine kleine Auswahl aus der ganzen biblischen
Fülle, zeigt uns, wie Gott gewissermassen auf
eine zweifache Weise Mensch werden wollte:
In der Heiligen Schrift und in Jesus Christus!
Beide «Menschwerdungen» Gottes sind gleich
heilsträchtig und heilsmächtig, weil beide
«Inkarnationen» das Werk ein und desselben
Geistes sind. Beide Male wurde die menschliche
Wirklichkeit dem Heilsplan Gottes dienstbar
gemacht.
Der Umstand endlich, dass die Menschwerdung
im Worte wesentlich inkarnatorischen Charakter

besitzt, wobei der Heilige Geist wie bei der
Menschwerdung im Fleische gewissermassen
die Rolle eines «Transformators» spielt, hat
zur Folge, dass Inspiration nicht nur etwas ist,
das früher einmal bestimmte Bücher zu
heiligen Büchern gemacht hat, sondern dass
Inspiration eine die Schrift für immer auszeichnende
Qualität besagt, auf Grund derer die Bibel
nicht nur inspiriert, sondern auch inspirierend
ist für jeden, der sich heute noch bereitwillig
dem Worte Gottes öffnet.

P. Andreas Stadelmann


	Vom Wort Gottes. II

