Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 5

Artikel: Vom Wort Gottes. |

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Wort Gottes (I)

Die Abende werden linger, und manch einer
tut vielleicht des 6ftern einen Griff nach der
Bibel. Dem aufmerksamen Leser wird aber
bald einmal auffallen, dass in der Heiligen
Schrift oft genug Aussage gegen Aussage zu
stehen scheint. Selbst an Behauptungen fehlt es
nicht, die mit recht wenig kritischem Sinn und
in bedenklicher Unbefangenheit vorgetragen
werden, die sich aber angesichts der heutigen
Kenntnis der alten Geschichte und der natur-
wissenschaftlichen Errungenschaften schon
lingst als revisionsbediirftig, wenn nicht gar
als unhaltbar erwiesen haben. Selbst in lehr-
missiger Hinsicht scheint sich die Bibel nicht
selten in Widerspriiche zu verwickeln. Grund
genug, warum die Heilige Schrift und speziell
das Alte Testament von vielen als eine anti-
quierte und weltfremde Sammlung von Ge-
schichten lingst vergangener Zeiten angesehen
wird.

Demgegentiber hilt aber das 2. Vatikanische
Konzil in seiner am 18. November 1965 ver-
abschiedeten dogmatischen Konstitution iiber
die gottliche Offenbarung (abgekiirzt: KO)
ausdriicklich fest: «Von den Biichern der
Schrift ist zu bekennen, dass sie sicher, getreu
und ohne Irrtum die Wahrheit lehren, die Gott
um unseres Heiles willen in heiligen Schriften
aufgezeichnet haben wollte» (KO 11). Der
Grund fir die Sicherheit und Richtigkeit dieses
Bekenntnisses liegt darin, dass «die Biicher des

[,

Alten wie des Neuen Testaments in ihrer Ganz-
heit mit allen ihren Teilen unter der Einwir-
kung des Heiligen Geistes geschrieben Gott
zum Urheber haben» (KO 11). Diesen ganzen
Vorgang nennt die Konstitution im Titel zum
dritten Kapitel «gottliche Inspiration». Damit
hat sich die Kirchenversammlung einen Begriff
angeeignet, der unter Exegeten und Theologen
eigentlich erst die letzten 300 Jahre Schule ge-
macht hat und fest geprigt worden ist: In-
spiration.

Sachlich findet sich jedoch das mit «Inspira-
tion» Gemeinte bereits in der Heiligen Schrift
selber vor. Das Problem dringte sich der ur-
christlichen Gemeinde genau so auf wie uns
Heutigen: Hatten die spezifisch jidisch-alt-
testamentlichen Schriften fiir die Christen
iberhaupt noch einen Wert? Wenn ja, wie weit
waren sie als verbindlich zu erachten? Dazu
hatten sich die Apostel als die ersten und qua-
lifizierten Zeugen des urchristlichen Glaubens
zu dussern. So ermahnt der heilige Paulus sei-
nen Schiiler Timotheus, sich in seiner Lehr-
tatigkeit genau an das zu halten, was er vom
Apostel selbst gehort und aus den Heiligen
Schriften gelernt hat: «Von Kind an kennst
du die Heiligen Schriften... Jede von Gott
eingegebene Schrift ist niitzlich zur Belehrung,
Uberlieferung, Zurechtweisung und Erziehung
in der Gerechtigkeit...» (2 Tim 3, 15 f.). Da-
mit bezeugt der Volkerapostel klar die Tat-
sache, dass es Schriften gibt, die von Gott ein-
gegeben, daher Wort Gottes sind. Als ehemali-
ger strenger Rabbiner meint Paulus mit die-
sen Schriften ganz sicher die Biicher, die dem
Judenvolk damals als heilig galten, ohne da-
bei etwaige Fragmente, die sich mit der Person
und der Lehre Christi befassten und bereits in
Umlauf gebracht wurden, ausschliessen zu
wollen.

Ein zweites Zeugnis findet sich in 2 Petr 1, 21:
Der Schreiber erachtet die Weissagungen der
Propheten als ein sicheres Unterpfand der
glorreichen Wiederkunft des Herrn am Ende



80

der Zeiten. Nun ist aber nicht jedermann da-
zu berufen, diese Weissagungen zu erkliren.
Warum? «Denn eine Weissagung ist nie durch
menschlichen Willen zustandegekommen, son-
dern die heiligen Minner haben nur auf An-
trieb des Heiligen Geistes von Gott gespro-
chen.» Dieser Satz macht uns endlich mit der
Ursache bekannt, warum die Schriften des Al-
ten und Neuen Testaments, obwohl von Men-
schen geschrieben, dennoch Wort Gottes sind:
Sie wurden auf Antrieb des Heiligen Geistes
geschrieben.

Dass bei diesem merkwiirdigen Vorgang Gott
und Mensch irgendwie zusammenarbeiten, ist
dem Bewusstsein der Kirche nie entschwunden.
Die theologische Reflexion richtete sich ledig-
lich nach dem Wie dieses Zusammengehens.
Mit Vorliebe verglichen die Viter der alten
Kirche den unter dem Anhauch des Heiligen
Geistes stehenden Hagiographen beispielsweise
mit einer Schreibfeder Gottes oder bezeichne-
ten ihn als eine Harfe, auf der Gott spielt.
Solche an sich sehr einprigsame Bilder und
Vergleiche schlossen allerdings auch die Gefahr
in sich, dass die menschliche Verfasserschaft
weitgehend vernachlissigt wurde und nicht
addquat genug in den inspiratorischen Vor-
gang einbezogen werden konnte. Immerhin
kann festgehalten werden, dass sich in der pa-
tristischen Literatur, wenn auch nicht systema-
tisch geordnet, doch fast alle wesentlichen
Aussagen der heutigen Lehre vorfinden.

Der Theologe, der sich erstmals systematisch
mit diesem Geheimnis auseinandergesetzt hat,
um es auch spekulativ zu begriinden, ist der
heilige Thomas von Aquin (1 1274). Der Hei-
lige vergleicht den gottlichen und den mensch-
lichen Anteil beim Zustandekommen eines
Heiligen Buches mit dem Verhalten eines In-
strumentes in der Hand des Kiinstlers. Wie ein
Meissel zum Beispiel von sich aus nicht im-
stande ist, einen Stein zu behauen, so hilft er in
der Hand des Steinmetzen doch mit, aus einem
unformigen Klotz sogar ein Kunstwerk herzu-

stellen. Die eigentliche, erste und treibende
Kraft, die Hauptursache bei der Gestaltung
eines Bildwerkes ist folglich nicht das Instru-
ment, sondern die Idee, der Wille und die Aus-
drucksfahigkeit des Kiinstlers. Dennoch bleibt
der Handwerker auf sein Instrument angewie-
sen, das in seiner ihm entsprechenden T4tigkeit
als Instrument voll und ganz mitwirkt. Zwar
vermag es sich nicht selber zu bewegen, son-
dern muss vom denkenden Menschen bewegt
und geschickt gefiihrt werden. Der Meissel
wirkt also beim Zustandekommen einer Statue
als Instrumentalursache mit.

Ahnlich verhilt es sich nun bei diesem Vor-
gang, den die katholische Theologie ungefihr
seit dem 17.Jahrhundert «Inspiration» nennt.
Der heilige Thomas und mit ihm die Scholastik
kennen den Ausdruck «Inspiration» noch
nicht. Die damalige Theologie befasst sich je-
doch ausdriicklich mit der damit gemeinten
Sache. In unserem Fall ist also Gott selber
die eigentliche und vollumfingliche Erst-
ursache, die den Hagiographen nicht nur zum
Schreiben bewegt, sondern Gott bedient sich
des Menschen als Instrument und steht ihm
zugleich mit iibernatiirlicher Kraft und Gnade
bei. So wird ein an sich von Menschen ge-
schriebenes Buch zu einer «gottlichen», inspi-
rierten Schrift. Trotzdem kommt der heilige
Schriftsteller dabei nicht zu kurz. Die ganze
Schiarfe seines Geistes, die Kraft seines Willens,
sein Gedichtnis, seine Phantasie, seine Bildung,
das alles kommt voll und ganz zur Entfaltung,
aber es wird eben in den besonderen Dienst
Gottes genommen.

Damit ist dem Aquinaten sicher ein genialer
Erklarungsversuch gelungen. Schlussendlich
wird aber das Zusammengehen ven Gott und
den Verfassern der Heiligen Schrift immer ein
Geheimnis bleiben, gerade wie das Zusammen-
wirken von Gnade und freiem Willen oder die
Verbindung von gottlicher und menschlicher
Natur in der einen Person Christi nur im Glau-
ben voll erfasst werden kdnnen.



Dieser Losungsversuch des heiligen Thomas
hat sich dennoch in den folgenden Jahrhunder-
ten als der fruchtbarste erwiesen, um schliess-
lich in das Bibelrundschreiben «Providentissi-
mus Deus» (1893) Leos XIII. Eingang zu fin-
den. Der Papst umschreibt darin den Begriff
der Instrumentalitit folgendermassen: «Gott
selber hat mit seiner Gbernatiirlichen Kraft die
Hagiographen derart zum Schreiben ange-
spornt und bewogen und ist ihnen bei der Ab-
fassung der Heiligen Biicher auch in einer
Weise beigestanden, dass sie alles das, und aus-
schliesslich nur das, was thnen Gott zu schrei-
ben gebot, zunichst richtig verstanden haben,
dariiber hinaus aber auch den Entschluss fass-
ten, das Gebotene getreu aufzuschreiben, um
es dann in geeigneter Form und der Wahrheit
entsprechend auszudriicken.»

Die gleiche gott-menschliche Partnerschaft be-
tont nun neuestens, dazu in deutlicher Anleh-
nung an frithere Verlautbarungen des kirch-
lichen Lehramtes, auch das 2. Vatikanische
Konzil, wenn es vom gottlichen #nd mensch-
lichen Ursprung der biblischen Biicher spricht
(vgl. KO 11). «Zur Abfassung der heiligen Bii-
cher hat Gott Menschen erwihlt, die thm durch
den Gebrauch ihrer eigenen Fihigkeiten und
Krifte dazu dienen sollten, all das und nur das,
was er — in ihnen und durch sie wirksam —
geschrieben haben wollte, als echte Verfasser
schriftlich zu tberliefern» (KO 11). Im Blick
auf diese recht allgemein gehaltene Definition
des inspiratorischen Vorganges mag immerhin
auffallen, dass der Konzilstext offenbar nicht
mit einer erkldrenden Theorie aufwarten woll-
te. Daraus darf geschlossen werden, dass die
Konzilsviter, vielleicht ganz bewusst, jede Be-

urteilung etwaiger Vor- und Nachteile der bis

jetzt beigebrachten Erklirungsversuche zu-
riickzustellen wiinschten. Fiir die wissenschaft-
liche Exegese und Dogmatik ist das ein An-
sporn, noch weiter nach neuen und besseren
Losungen des Problems zu suchen.

Doch reicht das bis jetzt vom kirchlichen Lehr-

81

amt als verbindlich vorgelegte Verstindnis der
Inspiration aus, um manche eingangs erwihnte
Schw1er1gke1ten abzubauen, die speziell den
Leser des Alten Testaments beunruhigen kon-
nen. Obschon der heilige Schriftsteller in der
Vorbereitung und Austfithrung seiner Arbeit
unter dem Einfluss des gottlichen Handelns
steht — Gott ist Urbeber der heiligen Biicher
(KO 11) — ist doch das, was er schreibt, kein
blosses Diktat. Der Mensch ist kein Sekretir.
Er trigt vielmehr seine personlichen, oft per-
sonlichsten Ideen in sein Werk hinein. Er
schreibt seinen eigenen Stil, verarbeitet vor-
handene Quellen in der ihm eigenen, oft unbe-
holfenen oder gar oberflichlichen Art. So ist
der menschliche Anteil an der echten Verfas-
serschaft der Heiligen Schriften zu verstehen
(vgl. KO 11). Noch ein anderer Gesichtspunkt
kommt hinzu: Das alles geschieht mit Riick-
sicht auf Wahrheiten, die ihm Gott «um un-
seres Heiles willen» (KO 11) vorzutragen ge-
boten hat.

Lisst sich auch der inspiratorische Vorgang
selber nicht bis in alle Einzelheiten erkliren,
seine Tatsdchlichkeit bleibt doch bestehen. Da-
bei ist dem Hagiographen so viel Spielraum
ausgespart, dass sich in dieses «Vakuum» hin-
ein, und fiir den Leser aus ihm heraus, die ge-
schichtliche und individuelle Eigenart wohl
deuten ldsst. Der hochgebildete Prophet Isaias
aus Jerusalem zum Beispiel schreibt einen ge-
wihlteren und edleren Stil als sein Zeit-
genosse Michdas in seiner mehr biduerlichen
Denkart. Oder der feinnervige Priestersohn
Jeremias muss sich ja schon im dusseren Geha-
ben vom Propheten Amos unterscheiden, der
dafiir um so besser mit Pflug und Ochsen-
stachel umzugehen versteht. Die gewaltsame
Verschleppung des Judenvolkes nach Babylon
ruft einer anderen Thematik als das in Got-
zendienst und politische Intrigen verwickelte
Juda zur Zeit des Isaias. Isaias geisselt das
blinde Vertrauen auf politische Biindnisse und
eifert fiir die Reinerhaltung des Jahweglau-



82

bens. Daniel hingegen trostet sein Volk mit dem
Hinweis auf das baldige Kommen des Messias.
Aber nicht nur der Redestil unterliegt dem
Bildungsgrad jedes einzelnen biblischen Schrift-
stellers. Auch in der Wahl der Bilder ist er ent-
scheidend von seiner Umgebung und von seiner
Fihigkeit eigenen Erlebens und Empfindens
abhingig. Anderseits sucht jeder sein religidses
Anliegen bewusst in ein sprachliches Gewand
zu kleiden, das von seinen Zeitgenossen ver-
standen werden kann. Was derartige Redewei-
sen und bei den Propheten des oftern auch
symbolische Handlungen betrifft, war man in
Israel nie angstlich. So will der Verfasser des
Hohenliedes nicht einfach das Liebesspiel zwi-
schen Braut und Briutigam besingen, sondern
er mochte seinen Zeitgenossen das brautliche
Verhiltnis Jahwes zu seinem geliebten Bundes-
volk veranschaulichen. Genau so will der von
Jahwe sogar geforderte Ehebruch und die Hu-
rerei des Propheten Oseas ein Symbol dafiir
sein, dass Israel seinem einzigen Bundesgott die
Treue versagt und fremden Gotzen nachliuft.

Endlich noch ein Beispiel aus dem Neuen Te-
stament: Es wird heute keinem Exegeten, der
ernst genommen werden will, einfallen, eine
Theologie des Paulus gegen die Theologie des
Johannes auszuspielen. Beider Apostel ganzes
Denken und Trachten kreist ja um die gleiche
Person und das gleiche Werk Christi. Dennoch
hat sich Gott ihres personlichen Charakters
und Temperamentes, ihrer geistigen Anlagen
und seelischen Verfassung bedient, um das eine
Mysterium Christi zu verkundlgen So ist Jo-
hannes der ruhig denkende, bedichtige, eher
spekulative Typ, wihrenddem Paulus als
Draufginger mehr auf die praktische christ-
liche Lebensgestaltung abzielt. Diese beiden
Theologien stehen deshalb keineswegs in einem
Gegensatz oder gar im Widerspruch zueinan-
der, sondern die eine verhilt sich erginzend
zur anderen. P. Andreas

Zu einem Buch iiber die
Kloster Einsiedeln und
St.Gallen im Barockzeitalter™

Das Barockzeitalter (hier ungefihr das 17. und
18. Jahrhundert) ist eine abendlindische Epo-
che, die wohl der heutigen Zeit ganz und gar
entgegengesetzt zu sein scheint. Und doch le-
ben in vielen Einrichtungen des kirchlichen und
weltlichen Lebens manche Formen dieser Zeit
bewusst oder unbewusst weiter.

Im Barockzeitalter haben auf Schweizer Bo-
den die Kloster des heiligen Benedikt keine ge-
ringe Bedeutung gehabt. Fast jedes Kloster hat
in dieser Zeit seine Kirche nach dem barocken
Stil neu gebaut, bzw. umgebaut, um damit nach
aussen der Geisteshaltung seiner Zeit Ausdruck
zu verleithen. Unter ihnen ragen natiirlich Ein-
siedeln und St. Gallen ganz besonders hervor.
P. Joachim Salzgeber, Benediktiner von Ein-
siedeln, hat seine Doktorarbeit diesen beiden
Klostern wihrend des Barockzeitalters gewid-
met. Aber es ist zu beachten, dass es sich hier
um eine historisch-soziologische Studie handelt.
Es ist nicht eine chronikartige Aufzihlung der
Ereignisse, um damit eine Gesamtdarstellung
der Klostergeschichte fiir diese Zeit zu erhalten.



	Vom Wort Gottes. I

