
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 5

Artikel: Vom Wort Gottes. I

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


79

Vom Wort Gottes (I)

Die Abende werden länger, und manch einer
tut vielleicht des öftern einen Griff nach der
Bibel. Dem aufmerksamen Leser wird aber
bald einmal auffallen, dass in der Heiligen
Schrift oft genug Aussage gegen Aussage zu
stehen scheint. Selbst an Behauptungen fehlt es

nicht, die mit recht wenig kritischem Sinn und
in bedenklicher Unbefangenheit vorgetragen
werden, die sich aber angesichts der heutigen
Kenntnis der alten Geschichte und der
naturwissenschaftlichen Errungenschaften schon
längst als revisionsbedürftig, wenn nicht gar
als unhaltbar erwiesen haben. Selbst in lehr-
mässiger Hinsicht scheint sich die Bibel nicht
selten in Widersprüche zu verwickeln. Grund
genug, warum die Heilige Schrift und speziell
das Alte Testament von vielen als eine
antiquierte und weltfremde Sammlung von
Geschichten längst vergangener Zeiten angesehen
wird.
Demgegenüber hält aber das 2. Vatikanische
Konzil in seiner am 18. November 1965
verabschiedeten dogmatischen Konstitution über
die göttliche Offenbarung (abgekürzt: KO)
ausdrücklich fest: «Von den Büchern der
Schrift ist zu bekennen, dass sie sicher, getreu
und ohne Irrtum die Wahrheit lehren, die Gott
um unseres Heiles willen in heiligen Schriften
aufgezeichnet haben wollte» (KO 11). Der
Grund für die Sicherheit und Richtigkeit dieses
Bekenntnisses liegt darin, dass «die Bücher des

Alten wie des Neuen Testaments in ihrer Ganzheit

mit allen ihren Teilen unter der Einwirkung

des Heiligen Geistes geschrieben Gott
zum Urheber haben» (KO 11). Diesen ganzen
Vorgang nennt die Konstitution im Titel zum
dritten Kapitel «göttliche Inspiration». Damit
hat sich die Kirchenversammlung einen Begriff
angeeignet, der unter Exegeten und Theologen
eigentlich erst die letzten 300 Jahre Schule
gemacht hat und fest geprägt worden ist:
Inspiration.
Sachlich findet sich jedoch das mit «Inspiration»

Gemeinte bereits in der Heiligen Schrift
selber vor. Das Problem drängte sich der
urchristlichen Gemeinde genau so auf wie uns
Heutigen: Hatten die spezifisch jüdisch-alt-
testamentlichen Schriften für die Christen
überhaupt noch einen Wert? Wenn ja, wie weit
waren sie als verbindlich zu erachten? Dazu
hatten sich die Apostel als die ersten und
qualifizierten Zeugen des urchristlichen Glaubens
zu äussern. So ermahnt der heilige Paulus
seinen Schüler Timotheus, sich in seiner
Lehrtätigkeit genau an das zu halten, was er vom
Apostel selbst gehört und aus den Heiligen
Schriften gelernt hat: «Von Kind an kennst
du die Heiligen Schriften Jede von Gott
eingegebene Schrift ist nützlich zur Belehrung,
Überlieferung, Zurechtweisung und Erziehung
in der Gerechtigkeit...» (2 Tim 3, 15 f.). Damit

bezeugt der Völkerapostel klar die
Tatsache, dass es Schriften gibt, die von Gott
eingegeben, daher Wort Gottes sind. Als ehemaliger

strenger Rabbiner meint Paulus mit diesen

Schriften ganz sicher die Bücher, die dem
Judenvolk damals als heilig galten, ohne dabei

etwaige Fragmente, die sich mit der Person
und der Lehre Christi befassten und bereits in
Umlauf gebracht wurden, ausschliessen zu
wollen.
Ein zweites Zeugnis findet sich in 2 Petr 1,21:
Der Schreiber erachtet die Weissagungen der
Propheten als ein sicheres Unterpfand der
glorreichen Wiederkunft des Herrn am Ende



8o

der Zeiten. Nun ist aber nicht jedermann dazu

berufen, diese Weissagungen zu erklären.
Warum? «Denn eine Weissagung ist nie durch
menschlichen Willen zustandegekommen,
sondern die heiligen Männer haben nur auf
Antrieb des Heiligen Geistes von Gott gesprochen.»

Dieser Satz macht uns endlich mit der
Ursache bekannt, warum die Schriften des Alten

und Neuen Testaments, obwohl von
Menschen geschrieben, dennoch Wort Gottes sind:
Sie wurden auf Antrieb des Heiligen Geistes
geschrieben.
Dass bei diesem merkwürdigen Vorgang Gott
und Mensch irgendwie zusammenarbeiten, ist
dem Bewusstsein der Kirche nie entschwunden.
Die theologische Reflexion richtete sich lediglich

nach dem Wie dieses Zusammengehens.
Mit Vorliebe verglichen die Väter der alten
Kirche den unter dem Anhauch des Heiligen
Geistes stehenden Hagiographen beispielsweise
mit einer Schreibfeder Gottes oder bezeichneten

ihn als eine Harfe, auf der Gott spielt.
Solche an sich sehr einprägsame Bilder und
Vergleiche schlössen allerdings auch die Gefahr
in sich, dass die menschliche Verfasserschaft
weitgehend vernachlässigt wurde und nicht
adäquat genug in den inspiratorischen
Vorgang einbezogen werden konnte. Immerhin
kann festgehalten werden, dass sich in der pa-
tristischen Literatur, wenn auch nicht systematisch

geordnet, doch fast alle wesentlichen
Aussagen der heutigen Lehre vorfinden.
Der Theologe, der sich erstmals systematisch
mit diesem Geheimnis auseinandergesetzt hat,
um es auch spekulativ zu begründen, ist der
heilige Thomas von Aquin (J 1274). Der Heilige

vergleicht den göttlichen und den menschlichen

Anteil beim Zustandekommen eines

Heiligen Buches mit dem Verhalten eines
Instrumentes in der Hand des Künstlers. Wie ein
Meissel zum Beispiel von sich aus nicht
imstande ist, einen Stein zu behauen, so hilft er in
der Hand des Steinmetzen doch mit, aus einem
unförmigen Klotz sogar ein Kunstwerk herzu¬

stellen. Die eigentliche, erste und treibende
Kraft, die Hauptursache bei der Gestaltung
eines Bildwerkes ist folglich nicht das Instrument,

sondern die Idee, der Wille und die
Ausdrucksfähigkeit des Künstlers. Dennoch bleibt
der Handwerker auf sein Instrument angewiesen,

das in seiner ihm entsprechenden Tätigkeit
als Instrument voll und ganz mitwirkt. Zwar
vermag es sich nicht selber zu bewegen,
sondern muss vom denkenden Menschen bewegt
und geschickt geführt werden. Der Meissel
wirkt also beim Zustandekommen einer Statue
als Instrumentalursache mit.
Ähnlich verhält es sich nun bei diesem
Vorgang, den die katholische Theologie ungefähr
seit dem 17.Jahrhundert «Inspiration» nennt.
Der heilige Thomas und mit ihm die Scholastik
kennen den Ausdruck «Inspiration» noch
nicht. Die damalige Theologie befasst sich
jedoch ausdrücklich mit der damit gemeinten
Sache. In unserem Fall ist also Gott selber
die eigentliche und vollumfängliche
Erstursache, die den Hagiographen nicht nur zum
Schreiben bewegt, sondern Gott bedient sich
des Menschen als Instrument und steht ihm
zugleich mit übernatürlicher Kraft und Gnade
bei. So wird ein an sich von Menschen
geschriebenes Buch zu einer «göttlichen»,
inspirierten Schrift. Trotzdem kommt der heilige
Schriftsteller dabei nicht zu kurz. Die ganze
Schärfe seines Geistes, die Kraft seines Willens,
sein Gedächtnis, seine Phantasie, seine Bildung,
das alles kommt voll und ganz zur Entfaltung,
aber es wird eben in den besonderen Dienst
Gottes genommen.
Damit ist dem Aquinaten sicher ein genialer
Erklärungsversuch gelungen. Schlussendlich
wird aber das Zusammengehen von Gott und
den Verfassern der Heiligen Schrift immer ein
Geheimnis bleiben, gerade wie das Zusammenwirken

von Gnade und freiem Willen oder die
Verbindung von göttlicher und menschlicher
Natur in der einen Person Christi nur im Glauben

voll erfasst werden können.



8i

Dieser Lösungsversuch des heiligen Thomas
hat sich dennoch in den folgenden Jahrhunderten

als der fruchtbarste erwiesen, um schliesslich

in das Bibelrundschreiben «Providentissi-
mus Deus» (1893) Leos XIII. Eingang zu
finden. Der Papst umschreibt darin den Begriff
der Instrumentalität folgendermassen: «Gott
selber hat mit seiner übernatürlichen Kraft die
Hagiographen derart zum Schreiben
angespornt und bewogen und ist ihnen bei der
Abfassung der Heiligen Bücher auch in einer
Weise beigestanden, dass sie alles das, und
ausschliesslich nur das, was ihnen Gott zu schreiben

gebot, zunächst richtig verstanden haben,
darüber hinaus aber auch den Entschluss fass-

ten, das Gebotene getreu aufzuschreiben, um
es dann in geeigneter Form und der Wahrheit
entsprechend auszudrücken.»
Die gleiche gott-menschliche Partnerschaft
betont nun neuestens, dazu in deutlicher Anlehnung

an frühere Verlautbarungen des kirchlichen

Lehramtes, auch das 2. Vatikanische
Konzil, wenn es vom göttlichen und menschlichen

Ursprung der biblischen Bücher spricht
(vgl. KO 11). «Zur Abfassung der heiligen
Bücher hat Gott Menschen erwählt, die ihm durch
den Gebrauch ihrer eigenen Fähigkeiten und
Kräfte dazu dienen sollten, all das und nur das,
was er — in ihnen und durch sie wirksam —
geschrieben haben wollte, als echte Verfasser
schriftlich zu überliefern» (KO 11). Im Blick
auf diese recht allgemein gehaltene Definition
des inspiratorischen Vorganges mag immerhin
auffallen, dass der Konzilstext offenbar nicht
mit einer erklärenden Theorie aufwarten wollte.

Daraus darf geschlossen werden, dass die
Konzilsväter, vielleicht ganz bewusst, jede
Beurteilung etwaiger Vor- und Nachteile der bis
jetzt beigebrachten Erklärungsversuche
zurückzustellen wünschten. Für die wissenschaftliche

Exegese und Dogmatik ist das ein
Ansporn, noch weiter nach neuen und besseren
Lösungen des Problems zu suchen.
Doch reicht das bis jetzt vom kirchlichen Lehr¬

amt als verbindlich vorgelegte Verständnis der
Inspiration aus, um manche eingangs erwähnte
Schwierigkeiten abzubauen, die speziell den
Leser des Alten Testaments beunruhigen können.

Obschon der heilige Schriftsteller in der
Vorbereitung und Ausführung seiner Arbeit
unter dem Einfluss des göttlichen Handelns
steht — Gott ist Urheber der heiligen Bücher
(KO 11) — ist doch das, was er schreibt, kein
blosses Diktat. Der Mensch ist kein Sekretär.
Er trägt vielmehr seine persönlichen, oft
persönlichsten Ideen in sein Werk hinein. Er
schreibt seinen eigenen Stil, verarbeitet
vorhandene Quellen in der ihm eigenen, oft
unbeholfenen oder gar oberflächlichen Art. So ist
der menschliche Anteil an der echten
Verfasserschaft der Heiligen Schriften zu verstehen
(vgl. KO 11). Noch ein anderer Gesichtspunkt
kommt hinzu: Das alles geschieht mit Rücksicht

auf Wahrheiten, die ihm Gott «um
unseres Heiles willen» (KO 11) vorzutragen
geboten hat.
Lässt sich auch der inspiratorische Vorgang
selber nicht bis in alle Einzelheiten erklären,
seine Tatsächlichkeit bleibt doch bestehen. Dabei

ist dem Hagiographen so viel Spielraum
ausgespart, dass sich in dieses «Vakuum» hinein,

und für den Leser aus ihm heraus, die
geschichtliche und individuelle Eigenart wohl
deuten lässt. Der hochgebildete Prophet Isaias
aus Jerusalem zum Beispiel schreibt einen
gewählteren und edleren Stil als sein
Zeitgenosse Michäas in seiner mehr bäuerlichen
Denkart. Oder der feinnervige Priestersohn
Jeremias muss sich ja schon im äusseren Gehaben

vom Propheten Arnos unterscheiden, der
dafür um so besser mit Pflug und Ochsenstachel

umzugehen versteht. Die gewaltsame
Verschleppung des Judenvolkes nach Babylon
ruft einer anderen Thematik als das in
Götzendienst und politische Intrigen verwickelte
Juda zur Zeit des Isaias. Isaias geisselt das
blinde Vertrauen auf politische Bündnisse und
eifert für die Reinerhaltung des Jahweglau-



82

bens. Daniel hingegen tröstet sein Volk mit dem
Hinweis auf das baldige Kommen des Messias.
Aber nicht nur der Redestil unterliegt dem
Bildungsgrad jedes einzelnen biblischen Schriftstellers.

Auch in der Wahl der Bilder ist er
entscheidend von seiner Umgebung und von seiner
Fähigkeit eigenen Erlebens und Empfindens
abhängig. Anderseits sucht jeder sein religiöses
Anliegen bewusst in ein sprachliches Gewand
zu kleiden, das von seinen Zeitgenossen
verstanden werden kann. Was derartige Redeweisen

und bei den Propheten des öftern auch
symbolische Handlungen betrifft, war man in
Israel nie ängstlich. So will der Verfasser des
Hohenliedes nicht einfach das Liebesspiel
zwischen Braut und Bräutigam besingen, sondern
er möchte seinen Zeitgenossen das bräutliche
Verhältnis Jahwes zu seinem geliebten Bundesvolk

veranschaulichen. Genau so will der von
Jahwe sogar geforderte Ehebruch und die
Hurerei des Propheten Oseas ein Symbol dafür
sein, dass Israel seinem einzigen Bundesgott die
Treue versagt und fremden Götzen nachläuft.
Endlich noch ein Beispiel aus dem Neuen
Testament: Es wird heute keinem Exegeten, der
ernst genommen werden will, einfallen, eine
Theologie des Paulus gegen die Theologie des

Johannes auszuspielen. Beider Apostel ganzes
Denken und Trachten kreist ja um die gleiche
Person und das gleiche Werk Christi. Dennoch
hat sich Gott ihres persönlichen Charakters
und Temperamentes, ihrer geistigen Anlagen
und seelischen Verfassung bedient, um das eine
Mysterium Christi zu verkündigen. So ist
Johannes der ruhig denkende, bedächtige, eher
spekulative Typ, währenddem Paulus als
Draufgänger mehr auf die praktische christliche

Lebensgestaltung abzielt. Diese beiden
Theologien stehen deshalb keineswegs in einem
Gegensatz oder gar im Widerspruch zueinander,

sondern die eine verhält sich ergänzend
zur anderen. P. Andreas

Zu einem Buch über die

Klöster Einsiedeln und
St.Gallen im Barockzeitalter*

Das Barockzeitalter (hier ungefähr das 17. und
18. Jahrhundert) ist eine abendländische Epoche,

die wohl der heutigen Zeit ganz und gar
entgegengesetzt zu sein scheint. Und doch
leben in vielen Einrichtungen des kirchlichen und
weltlichen Lebens manche Formen dieser Zeit
bewusst oder unbewusst weiter.
Im Barockzeitalter haben auf Schweizer
Boden die Klöster des heiligen Benedikt keine
geringe Bedeutung gehabt. Fast jedes Kloster hat
in dieser Zeit seine Kirche nach dem barocken
Stil neu gebaut, bzw. umgebaut, um damit nach
aussen der Geisteshaltung seiner Zeit Ausdruck
zu verleihen. Unter ihnen ragen natürlich
Einsiedeln und St. Gallen ganz besonders hervor.
P. Joachim Salzgeber, Benediktiner von
Einsiedeln, hat seine Doktorarbeit diesen beiden
Klöstern während des Barockzeitalters gewidmet.

Aber es ist zu beachten, dass es sich hier
um eine historisch-soziologische Studie handelt.
Es ist nicht eine chronikartige Aufzählung der
Ereignisse, um damit eine Gesamtdarstellung
der Klostergeschichte für diese Zeit zu erhalten.


	Vom Wort Gottes. I

