
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 45 (1967)

Heft: 3-4

Artikel: Bruder Klaus als Mystiker

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


59

Bruder Klaus als Mystiker

Wer an einem schönen Sommerabend, wenn
der Hirte das Alphorn bläst und die Glocken
der stattlichen Dorfkirchen rings um den
lachenden Sarnersee, den Sonntag einläuten,
vom Flüeli in den Ranft hinunter pilgert,
kann die Heimat des Bruder Klaus nicht
anders als eine selige Vorflur des Himmels ef-
leben. Er wird auf Schritt und Tritt aus innerster

Uberzeugung von Idyll und Romantik
sprechen und hat nicht die leiseste Ahnung,
wie sehr er damit daneben greift. Gewiss, das
Flüeli ist ein wundersames Stück Erde, aber
der Ranft bleibt — nüchtern gesehen — ein
Abgrund, ein Tobel, ein Loch! Genau darum
hat sich Nikiaus von der Flüe dort
niedergelassen, denn der Einsiedler geht in die Wüste,
und die Wüste unserer nordischen Heimat ist
der Wald. So haben es die Alten empfunden,
und so empfinden es die Kinder immer noch.

Die Wüste aber ist nicht allein die bevorzugte
Stätte göttlicher Offenbarung; die Wüste ist
auch die Behausung des Teufels. In der Wüste
wurde Christus vom Teufel versucht. Die
alten Einsiedler zogen in die Wüste, um Satan in
seinem ureigensten Machtbereich zu bekämpfen

und zu besiegen. So sieht es auch der
Mönchsvater Benediktus, wenn er im ersten
Kapitel seiner heiligen Regel schreibt: «Die
Eremiten sind Mönche, die nicht etwa im
Neulingseifer, sondern nach langer Bewährung im
Kloster zum Zweikampf in der Einsamkeit aus
der Reihe der Brüder getreten sind. Nach einer
Lehrzeit unter Mithilfe vieler sind sie im Kampf
gegen den Teufel bewandert und gut ausgebildet.

Sie kennen keine Furcht und bedürfen
nicht mehr der Aufmunterung eines andern,
stark genug, um allein, mit eigener Hand und
eigenem Arm, unter Gottes Beistand, gegen die
Laster des Fleisches und des Geistes anzukämpfen.»

Satan hat ein feines Gespür dafür, wo im Reiche

Gottes die entscheidenden Schlachten
geschlagen werden. Wo immer ein Mensch sich
aufmacht, sich mit Leib und Seele Gott zu
verschreiben, bietet Satan alle Kniffe und Künste
auf, den guten Entschluss zu vereiteln. Er
droht und lockt, und wenn es sein muss, wird
er auch handgreiflich. Der Biograph Wölflin
weiss zu berichten: «Der böse Feind plagte den
Gottesfreund unermüdlich durch Beleidigungen

und Verleumdungen. Oft drang er mit
solch stürmischem Angriff auf das Häuschen
ein, dass dem Gebäude der sofortige Einsturz
drohte. Zuweilen betrat er auch in schreckhafter

Gestalt das Gemach, ergriff ihn bei den
Haaren und zog ihn trotz seines Widerstandes
zur Tür hinaus. Da er aber sah, dass dieser
durch solch unnütze Beleidigungen nicht im
geringsten erschüttert wurde, begann er schlauer
vorzugehen und nahm die, soviel er konnte,
elegante Gestalt eines reichgekleideten
Edelmannes auf hohem Rosse an und versuchte ihn
mit folgenden ÜberredungsWorten: Es sei für



6o

ihn völlig unnütz, ausserhalb der menschlichen
Gesellschaft ein so einsames und viel zu streng
begonnenes Leben zu führen; denn dadurch
könne er nicht in die Herrlichkeit des Paradieses

gelangen. Wenn er mit ganzer Sehnsucht
darnach verlange, so sei es nützlicher, sich den
Sitten der übrigen Menschen anzupassen. —
Bruder Klaus aber erkannte die Listen des
Unflates und befreite sich mit Beistand des

allmächtigen Gottes und der unbefleckten Gottesmutter

sofort von jeder Gefahr.»
Nikiaus von Flüe hat sich den Strapazen des
Einsiedlerlebens unterzogen, ohne vorher im
Kloster darauf vorbereitet worden zu sein.
Eine knappe Viertelstunde von seinem Haus
entfernt, lebt er 20 Jahre lang ohne jede Nahrung

in der von der Melchaa durchrauschten
Schlucht in völliger Abgeschiedenheit. Als Lager

dient ihm ein Brett, als Kopfkissen ein
Stein. Wenn Walter Nigg behauptet, dass das
Mönchsleben ohne Mystik auf die Dauer nicht
zu ertragen sei, so gilt das natürlich in erster
Linie von der Höchstform der monastischen
Berufung, vom Leben des Einsiedlers. Und in
der Tat: Hier allein ist die Erklärung für das
alle natürlichen Grenzen sprengende Dasein
im Ranft zu suchen: Bruder Klaus ist Mystiker

gewesen.

Mystik

Es gibt Christen, darunter durchaus ernste und
ernstzunehmende Leute, die Gänsehaut kriegen,

wenn von Mystik die Rede ist. Sie denken
dabei gleich an Wundmale und Visionen, an
Muttergottes- und Engelserscheinungen und an
dergleichen Dinge, wo einem der Boden unter
den Füssen entgleitet und wo so vieles einer
seriösen Prüfung nicht standhält. Hier liegt
indes ein grobes Missverständnis vor. Gewiss
können in der Mystik oben genannte Phänomene

vorkommen, aber sie treffen nicht den
Kern der Sache. Mystik ist an und für sich

nichts anderes als die Vollentfaltung der
Taufgnaden, ein Innewerden Gottes im tiefsten
Grund des reinen Herzens. Ein ausgewiesener
Kenner des mystischen Schrifttums, J. Bernhart,

sagt darüber: «Der Mystiker ist ein
Mensch, der das Gewaltigste unter der Sonne
erlebt: dass im kleinen, engen Menschen-Ich
ein anderes, grösseres, Wohnung nimmt. Ihm
widerfährt, ob auch still und allmählich nur,
die umleuchtende Helle, die den Apostel vor
Damaskus niederwarf. Wie dieser alsbald
fühlte: Ich lebe, nein, nicht ich, sondern Christus

lebt in mir — so wird in jedem Mystiker
die Gottheit mächtig, übermächtig. Der Mensch
überlässt sich wie fügsamer Ton der Hand des

Bildners, gibt sich hin, um mehr als sich zu
gewinnen.»

Die grosse Berufung

Hier haben wir den Schlüssel, der uns allein die
geheimnisumwitterte Zelle im Ranft aufschlies-
sen kann. Gott ist über Nikiaus von Flüe
gekommen als eine lockende und fordernde
Macht, die restlose Gefolgschaft erheischte.
Schon als Knabe verschwand Nikiaus immer
wieder, wenn seine Kameraden spielten, hinter
einem Gaden, um zu beten. Früh auch begann
er an bestimmten Tagen zu fasten, und später,
als er längst verheiratet war, erhob er sich
nachts von der Seite seiner vermeintlich schla-
fendeh Frau Dorothea, um das Leiden Christi
zu betrachten. Von der Betrachtung der Marter
unseres lieben Herrn bekam er nie genug. Es
bedeutete eine Wende in seinem geistlichen
Leben, als der fromme Pfarrer Haimo von Kriens
ihn anleitete, die Abschnitte des Leidens Christi

im Anschluss an die kirchlichen Tagzeiten
zu durchgehen. «So hielt ich Einkehr in mich
und begann, die Übung täglich vorzunehmen
und machte hierin durch die Barmherzigkeit
des Erlösers wirkliche Fortschritte für meine
Armut. » Immer tiefer wurde seine Überzeugung :



Kapelle im Ranft



6z

«Gottes marter und sein bitterliche pein
muessen je die Staffel sein,
die wir muessen han,
woellen wir inn das ewig leben gan.»

Der Gedanke an die Liebe Gottes, die Bruder
Klaus in der Passion Christi so überwältigend
vor die Seele trat, nahm ihn schliesslich derart
in Beschlag, dass ihm sogar die Gesellschaft
von Frau und Kindern lästig fiel. Nachdem er
in einer Vision sah, wie sein Lieblingspferd eine
Lilie verschlang, wurde ihm immer deutlicher,
dass er wie der Mann im Evangelium all seine
Habe drangeben müsse, um die kostbare Perle
zu gewinnen. Am St.-Gallustag 1467 ging
Nikiaus von Flüe von seiner Familie fort in die
Fremde, ins Elend, wie man damals sagte. Dass
er den Weg über Liestal und Basel ins Elsass
einschlug, deckt tiefere Zusammenhänge auf.
Den «got minnenden fründen» bei Strassburg
wollte er sich anschliessen.
Die trostlosen Zustände des kirchlichen
Lebens im ausgehenden Mittelalter trieben viele
religiöse Naturen zu gesteigerter Innerlichkeit.
Ein mächtiger Strom mystischen Lebens ergoss
sich durch die deutschen Lande, Schwaben,
Elsass und die Schweiz. Der Dominikanerorden,
zu dem sich Bruder Klaus hingezogen fühlte,
brachte das herrliche Dreigestirn Eckehart,
Seuse und Tauler hervor. Ihre begnadeten
Schriften wurden vor allem auch in Engelberg
von den Mönchen und Nonnen fleissig
abgeschrieben und gelesen und an die Waldbrüder
der engeren Heimat weitergegeben.

Im Ranft
Um Gott zu finden, hatte Bruder Klaus keine
Reise ins Ausland nötig, sondern vielmehr eine
letzte, radikale Kehr nach innen. Bei Liestal
schickte ihn ein Bauer wieder nach Hause. Im
Ranft wurde nun der Einsiedler in die Schule
des dreieinigen Gottes genommen. Fortan
genügte ihm Gott so sehr, dass er keiner irdi¬

schen Nahrung mehr bedurfte. Die
Passionsbetrachtung weitet sich aus zu einer gewaltigen
Schau der ganzen Heilsgeschichte, in deren
innerstem Kreis die allerheiligste Dreifaltigkeit
thront.
Das Meditationsbild, das Bruder Klaus malen
Hess und das heute in der Pfarrkirche von
Sachsein zu sehen ist (eine Kopie davon befindet

sich im Ranft), gibt wertvollen Aufschluss
über das Gebetsleben des Eremiten. Das Bild
ist von einer bezwingenden Dynamik. Drei
Strahlen gehen aus vom göttlichen Antlitz, und
drei Strahlen führen von aussen nach innen.
Die ausgehenden Strahlen deuten hin auf das

Mysterium der innertrinitarischen «Ausgänge»:
Ein Gott in drei Personen: der Vater, der die
Welt erschaffen, der Sohn, der uns am Kreuz
erlöst, der Heilige Geist, der uns geheiligt hat
(im zugeordneten Medaillon ist Maria wohl als
Vertreterin der ganzen Menschheit zu betrachten).

Durch die Menschwerdung Christi
(Geburt) und sein Leiden (Verrat durch Judas) und
die Vergegenwärtigung der Heilsmysterien im
sakramentalen Leben der Kirche (vor allem
durch die Eucharistie) werden wir immer mehr
hineingezogen in den Bannkreis des dreieinigen
Gottes, zu seliger Ruhe und zu letzter
Geborgenheit in ihm. In diesem Heilsprozess muss
der Mensch, von der Gnade getrieben und
angeleitet, tatkräftig mitwirken durch den Glauben,

der in der Liebe tätig ist. Darum sind den
Medaillons Symbole der Werke der leiblichen
Barmherzigkeit beigefügt: Krücken, Wanderstab

und Reisesack, Weinkanne und Brot,
Handschelle, Kleid und Sarg. Das bedeutet:
Kranke pflegen, Heimatlose beherbergen,
Hungernde speisen, Gefangene erlösen, Nackte
bekleiden, Tote begraben. Schliesslich wird das

ganze Bild eingerahmt durch die vier
Stützpunkte der Evangelisten. Das heilige Evangelium

ist Wurzel und Fundament des christlichen
Lebens.
Wir beginnen zu ahnen, dass Bruder Klaus Tag
und Nacht nicht Zeit genug fand, die Fülle



Visionsbild
in der Pfarrkirche
Sachsein



64

dieser Bilder auszuschöpfen und die Tiefe ihrer ^/âllfkhrtSCllTOnik
Geheimnisse auszuloten. Von diesem mysti- ' '
sehen Rad erfasst, begann er zu laufen, dass er
— ausser Atem — den Mund nicht mehr
schloss, und je mehr er sich dem innersten
Kreis der göttlichen Sonne näherte, um so mehr
zeichnete sich auf seinem Antlitz ein heiliges
Erschrecken ab. Und das Rauschen der Melch-
aa wurde zum Rauschen vieler Wasser, von
dem die Geheime Offenbarung in ahnungsvollen

Worten spricht.
Vielleicht können wir jetzt den sonderbaren
Mann im Ranft sogar verstehen: Wer den Himmel

fand, mag leichten Herzens auf die Welt
verzichten. Niemand nenne ein solches Leben
weltfremd und unnütz, denn wer in Gott liebt,
liebt am reinsten, und wer Gott dient, dient
auch der Welt am besten. Mehr denn je wird
die Zelle im Ranft zu einem Leuchtturm, an
dem Kirche und Welt sich orientieren können
— zu einem heiligen Spiegel, aus dem uns die
acht Seligkeiten der Bergpredigt in kristallener
Klarheit entgegenstrahlen. Und man möchte
mit unserm Herrn dem Schweizervolk und der
ganzen Welt zurufen: Ach, wenn du es doch
erkenntest, was dir zum Frieden dient.

P. Vinzenz


	Bruder Klaus als Mystiker

