
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 11-12

Artikel: Solothurns Marienbilder

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zetter'sche Madonna
von Hans Holbein

Marianisches
Solothurn



202

Solothurns Marienbilder

Madonna aus Dornach (1400)

Gottsuchende Menschen gleichen vielfach
jenen drei Weisen aus dem Morgenland, die sich
aufmachten, um den neugeborenen König zu
suchen, von denen der Evangelist berichtet:
«Sie fanden das Kind mit Maria, seiner Mutter»

(Mt 2, 11). Es ist darum nicht erstaunlich,
wenn im christlichen Bildgut Maria einen so

grossen Raum einnehmen darf. Schon die Christen

früherer Zeiten haben der allerseligsten
Jungfrau in ihrer Liturgie und in ihrem Gebetsleben

einen besonderen Platz eingeräumt und
konnten die Gottesmutter nie von ihrem Sohne
trennen. Die Lehre über Maria und die
Marienverehrung innerhalb der Kirche ist
gewachsen und gleicht jenem Senfkorn, dem
winzigen Samen, aus dem ein kleiner Halm
spriesst, wächst und sich entfaltet, dabei aber
doch in seinem Wesen nie aufhört, dieselbe
Pflanze zu sein, die er anfangs war. Wer wollte
behaupten, die Entwicklung einer Pflanze werde

nur durch äussere Einflüsse verursacht? Sie
kommt vielmehr aus dem Innern, aus dem
kostbaren Safte selbst, der das Leben und
damit das Wachstum hervorbringt. Der marianische

Kult liegt im Evangelium Jesu Christi selber

verborgen, und er musste unter dem Walten

des Heiligen Geistes zu seiner Zeit in der
Kirche offenbar werden.
Wenn wir nun Ausschau halten nach den
ehrwürdigen Marienbildern in der Stadt und im
Lande Solothurn, müssten wir eigentlich
zurückwandern bis zu den Anfängen christlichen

Lebens auf diesem gesegneten Flecken
Erde. Freilich treffen wir hier keine Katakomben

mit eindrucksmächtigen Fresken wie in
Rom; wir finden keine glanzvollen Mosaiken
wie in Ravenna, aber gleichwohl dürfen wir
annehmen, dass bald nach dem purpurnen
Zeugnis der ersten Märtyrer die Marienverehrung

in Solothurns Mauern zu keimen begann.
Denn überall, wo die frohe Botschaft von der
Menschwerdung Jesu Christi verkündet wird,
da wird auch das Bild der Mutter unseres
Herrn in den Herzen lebendig. Leider sind die



203

Zeugen der ersten Bildwerke nicht mehr auf
unsere Tage gekommen. Kriege, Plünderungen,
Feuersbrünste, spätere Bilderstürme und der
oft ungestüme Drang nach Neuem mögen
Grund zu manchem Verlust gewesen sein.
Der Einfluss der fränkischen Christianisierung
unseres Landes mag auch eine erste Blüte der
Marienverehrung gebracht haben. So finden
wir bereits im Jahre 763 ein Marien-Patrozi-
nium in Biberist, also vor den Toren Solo-
thurns. Ebenfalls im 8. Jahrhundert haben wir
im, nahen Oberdorf eine Kapelle zu Ehren des

heiligen Michael, wo sich später eine bedeutende

Marien-Wallfahrt zu entwickeln begann.
Vor den Toren der Stadt grüsst das idyllische
Loreto-Kirchlein. Eine Verkündigungskirche,
die an den berühmtesten Wallfahrtsort Italiens
erinnert. Engel sollen im Jahre 1295 das Haus
der Verkündigung Mariens von Nazareth nach
Loreto gebracht haben. Die Geschichtsschreibung

hat diesen Bericht als fromme Legende
abgetan. Aber den tiefen Symbolgehalt der
Legende hat die Geschichte nicht zerstören
können. Und was ist dieser? Auch für das
Abendland schlug die Verkündigungsstunde.
Das Heil der Welt, Christus Jesus, wurde ihm
angeboten, und das Abendland durfte die
Worte Mariens nachsprechen: «Ich bin die
Magd des Herrn, mir geschehe nach Deinem
Wort!» Auch bei uns ist das Wort Fleisch
geworden und hat unter uns gewohnt. Es erfüllte
sich das prophetische Wort des Herrn: «Das
Reich Gottes wird euch, den Juden, genommen
und einem Volke gegeben, das seine Früchte
bringt» (Mt 21, 43).
Ein bedeutender Geschichtsschreiber der
Gegenwart, Friedrich Funder, gesteht: «Von allen
Grossräumen der Weltgeschichte ist das Abendland

der einzige Raum geblieben, in dem die
Menschwerdung Christi geschichtsbildend
geworden ist.» Das besagt für uns, das christliche

Abendland ist marianisch geprägt. Wenn
das «Heilige Haus» von Loreto die Verkündigung

darstellt, so sind alle übrigen Heilig¬

tümer Mariens in Europa ein nie aufhörendes,
jubelndes Magnificat: «Selig werden mich
preisen alle Geschlechter .!»
Die Solothurner Loreto-Kapelle ist eine
Stiftung des edlen Schultheissen Johannes Schwaller.

Am 9. Oktober 1650 wurde ein getreues
Abbild der Madonna von Loreto in feierlicher
Prozession von St. Ursen ins neue Heiligtum
verbracht. Für den Bau dieser Kapelle war die
«Casa Santa» das Vorbild. Hinter dem Altar
wurde daher auch eine kleine Küche sichtbar
gemacht mit zwei Schüsseln und einer Platte,
die als Pilgerandenken von Loreto Staub von
der Casa Santa eingebrannt erhielten. Da zu
gewissen Zeiten das Volk zur Küche Zutritt
hatte, konnten die beiden Flügeltürchen
geöffnet werden. Die Heilige Familie ist darauf
dargestellt. Allen Loretokapellen ist auch das

sogenannte «Engelsfenster» eigen, durch welches

der heilige Erzengel Gabriel der heiligsten
Jungfrau die frohe Botschaft brachte. In der
kleinen Turmkapelle befindet sich auch eine
plastische Darstellung der Verkündigung, und
zahlreiche Votivtafeln künden von der Verehrung

des gläubigen Volkes zur gnadenreichen
Mutter des Herrn.
Auch die Kapuzinerkirche und deren Hochaltar

sind dem Geheimnis der Verkündigung
geweiht. Im Jahre 1624 schuf Gebhard Segher
das wertvolle Gemälde, und Oberst Ludwig
von Roll schenkte es dem Kapuzinerkloster.
Unter dem Bildnis steht eine lateinische
Widmung, welche in deutscher Sprache also lautet:
«Der grossmütige und tapfere Herr Ludwig
von Roll, Ratsherr und Gardehauptmann
seiner Majestät des Königs von Frankreich, auch
Oberst eines Schweizer Regiments und einer
Hundertschaft, im Verein mit seiner edlen
Gemahlin Frau Maria Klara Wallier, hat (dieses

Gemälde) Gott und seiner Mutter, der seligsten

Jungfrau Maria gewidmet.»
Auch das Frauenkloster Nominis Jesu besitzt
ein wertvolles Verkündigungsbild aus dem
Jahre 1645.



204

Das Kloster der Visitation hält das Gedächtnis
an das zweite Rosenkranzgeheimnis lebendig,
«als Maria eilends ins Gebirge zog», um ihrer
Base Elisabeth Magddienste zu leisten.
Das Frauenkloster St. Joseph vor dem Baseltor
besitzt eine gotische Madonna, welche in den
Stürmen der Glaubensspaltung aus der Aare
gerettet werden konnte.
Die Jesuitenkirche in Solothurn ist ebenfalls
ein marianisches Heiligtum und dem Geheimnis

der «Unbefleckten Empfängnis» geweiht.
Sie steht heute wieder im alten Glänze da und
entzückt jeden Besucher durch die glanzvolle
Schönheit ihrer barocken Gestaltung. Im
Jahre 1681 wurde die Kirche vollendet, und
etliche Solothurner Patrizierfamilien wetteiferten

miteinander, den Kirchenraum mit
auserlesenen Kunstwerken zu schmücken. Der
Hochaltar stellt eine «Himmelfahrt Mariens»
dar von Jakob Karl Stauder.
Es ist klar, dass die neue St.-Ursen-Kirche vor
ihren Schwesternkirchen in der Stadt in der
Verehrung der heiligen Gottesmutter nicht
zurückstehen wollte. Besass doch die alte St.-Ur¬
sen-Kirche ein feines gotisches Marienbild aus
dem Jahre 1500. Der prunkvolle Raum Meister

Pisonis bot Gelegenheit, in den geforderten
Gemälden eine klare theologische Konzeption
zu verwirklichen. So wurde hier in einer
einmaligen Geschlossenheit die Gestalt Mariens
nicht isoliert, sondern in der Gesamtschau des

Erlösungsmysteriums in die vornehmen Werke
eines Corvi, Esper und Wirz einbezogen. Ma-
riä Verkündigung, Geburt Christi, die Kreuzigung,

Pfingsten und Mariä Krönung heben die
wichtigsten Ereignisse der Welterlösung hervor
und zeigen uns Maria in ihren Beziehungen zum
göttlichen Erlösungswerk. Selbstverständlich
bietet auch der Kirchenschatz von St. Ursen,
sowie die Glocken manch schönes marianisches
Zeichen; vor allem zu erwähnen ist die silberne
Prozessionsstatue. Leider haben auch hier wie
anderswo die habgierigen und plündernden
Franzosen schönste Werke der Kunst für

immer entwendet oder endgültig vernichtet.
Solothurn birgt in seinem fein gepflegten
städtischen Museum kostbare Marienbilder. Das
anmutige Tafelgemälde «Madonna in den
Erdbeeren» ist eine oberdeutsche Arbeit aus den
Jahren 1420— 1430 und war früher im Frauenkloster

St. Joseph beheimatet. Der bekannte
Rottweiler Maler Albrecht Nentz arbeitete in
den Jahren 1475 bis 1479 in Solothurn und
wurde sogar ins solothurnische Bürgerrecht
aufgenommen. Er schuf eine tief empfundene
Kreuzigungsgruppe, «Maria juxta Crucem»,
die für St. Ursen bestimmt war.
Das berühmteste Werk des Solothurner
Museums ist unstreitig die «Zettersche Madonna»
von Hans Holbein d. J. aus dem Jahre 1522.
Um dieses Bildes willen wurden harte Kämpfe
ausgefochten zwischen der Gemeinde Gren-
chen und dem Kunstverein Solothurn. Franz
Anton Zetter von Solothurn entdeckte das
Kunstwerk in der Kapelle Allerheiligen bei
Grenchen 1864 in einem verwahrlosten
Zustand. In den Jahren 1867 bis 1869 Hess er
das übel zugerichtete Gemälde in Augsburg
durch den Königlichen Galerie-Konservator
Andreas Eigener restaurieren. Nachdem der
kostbare Schatz wieder in seinem alten Glänze
erstrahlte, erinnerten sich die Grenchener wieder

ihres einstigen Besitztums und wollten es
wieder für ihre Gemeinde zurückverlangen.
Aber der Kauf war verbrieft und getätigt.
Trotz zwei ernsthaften Gerichtsgängen gelang
es Grenchen nicht mehr, das lange verkannte
Gemälde wieder zu erwerben; es blieb in der
Folge Besitz von Solothurn, wo es nun im
Museum Aufstellung fand.
Ein schlichtes, aber von wahrhaft mittelalterlicher

Strahlungskraft erfülltes Marienbild ist
die thronende Madonna von Dornach aus dem
Jahre 1400. Die stilistischen Merkmale zeigen
eine verblüffende Ähnlichkeit mit dem
Gnadenbild von Mariastein, das zwar schon etwas
von der Kraft der Renaissance zeigt; es wäre
nicht von der Hand zu weisen, dass es viel-





206

leicht als Vorbild für die steinerne Plastik von
Mariastein gedient hätte. Anton Guldimann,
der hervorragende Kenner solothurnischen
Kunstgutes, schreibt hierzu: «Vermutlich wurde

dieses Urbild im Bereiche der alten Diözese
Konstanz, und zwar auf Schweizerboden als
Gnadenbild verehrt» (St.-Ursen-Kalender
1946, 69).
Mit diesen wenigen Hinweisen können wir
selbstverständlich keinen erschöpfenden
Bericht geben über marianisches Bildgut in Solo-
thurn. Was sich im Laufe der Jahrhunderte an
Marienbildern in Stadt und Land angesammelt
hat, ist reich und beinahe unübersehbar. Mit
der Zeit war es selbstverständlich, dass jedes
Gotteshaus einen Marienaltar erhielt, dass auch
schlichte Feldkapellen und bescheidene Hel-
genstöckli wertvollste Bilder bergen durften.
Denken wir etwa an die St.-Laurentius-Kapelle
von Rickenbach, an die feinen Bildnisplastiken
von Kriegsstetten, Obererlinsbach, Lostorf,
Büsserach, Trimbach, Oensingen, Wangen und
Dornach. Wie beschwingt sind die barocken
Marienzyklen von Baisthal, Oberbuchsiten und
Schönenwerd! Von all diesen Werken der
Malerei, Plastik, Gold- und Silberschmiedekunst
gingen machtvolle Impulse aus für das religiöse
Leben unseres Volkes.
So stehen die Bildnisse Mariens in unsern
Kirchen und Kapellen, im kerzenhellen Glanz der
marianischen Feiern und im dämmerigen Lichte
abendlicher Andachtep. Aber immer waren
und sind sie Gegenstand andächtiger Verehrung,

Zuflucht betender Menschen, die vor
ihrem Bild Trost und Hilfe suchten und erlangten.

Die schlichten Zeugen unserer bescheidenen

und ach so demütigen Votivbilder sprechen
eine innige und glaubwürdige Sprache.
Im Mittelalter und im Zeitalter des Barock
hatte der Mensch noch die Möglichkeit, im
gegenständlichen Erfassen irgendeiner Heiligengestalt

zugleich ihren Symbolgehalt zu erkennen,

weil er gelernt hatte, in den Bildern
zuerst das Geschehen der heiligen Geschichte zu

erfahren. Der moderne Mensch hat diese
Fähigkeit vielfach verloren. Damit ist er auch der
Gefahr ausgesetzt, sein religiöses Bewusstsein
zu verlieren. Wir müssen deshalb unsern kirchlichen

und staatlichen Behörden zu Dank
verpflichtet sein, dass sie geschulte Fachleute für
die Obsorge unseres Bildgutes bestimmt haben.
So dürfen wir hoffen, dass eine kommende
Generation mit vermehrtem Eifer sich an den
Kunstwerken der Vorzeit wieder zu neuen
schöpferischen Werken entflammen wird.

P. Hieronymus Haas

Literatur:

Guldimann Anton: Katholische Kirchen des Bistums
Basel. Kt. Solothurn. 1937.
Loertscher Gottlieb: Barocke Wandmalereien in
solothurnischen Kirchen. Jurablätter 19. 1957, Heft 2.
Ochsenbein Walter: Der Prozess um die «Holbcin'sche
Madonna». Gcdenkschrift. Grenchen. 1933, 69—104.
Schwendimann F.: St. Ursen. Festschrift. 1928.
Wind P. Siegfried O. Cap.: Zur Geschichte des
Kapuzinerklosters Solothurn. 1938.



Gilgenberg-Madonna aus Mariastein (heute im Landesmuseum, Zürich)


	Solothurns Marienbilder

