
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 8

Artikel: Benediktinisches Mönchtum im Bodenseeraum

Autor: Duft, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I52

besuchen. Es muss nicht unbedingt am Freitag
sein.
Zu den guten Werken gehört jederzeit der
Krankenbesuch. Ein Wort des Trostes und der
Teilnahme findet in einsamen Stübchen immer
ein dankbares Echo. Beim Mangel an
Pflegepersonal wäre eine Hilfeleistung willkommen.
Dann das Fastenopfer! Es ist eine segensreiche
Einrichtung. Es hält uns an, dann und wann,
also wiederholt, etwas auf die Seite zu legen,
damit wir am Passionssonntag den Bedürftigen
in Heimat und Mission beistehen können. Was
wir dem Geringsten tun, tun wir Christus. Wie
dürfen wir dann getrosten Herzens dem
Auferstandenen begegnen und seinen Frieden
gemessen! Vielleicht wäre es für mehr als einen
— auch für mehr als eine — ein spürbares Opfer,

weniger für Nikotin auszugeben und dafür

jede Woche einen kleinen Beitrag in das

Opfertäschchen zu legen. Andere sparen sich
etwas an Süssigkeiten ab. Das sind sicher
moderne, aber empfehlenswerte Formen der Ab-
tötung, echte Fastenübungen. Probiere sie!
Fasten wir noch?
Sicher versagen wir uns an Speise und Trank
nicht mehr so viel wie die früheren Geschlechter.

Aber wir fasten nicht nur, wenn wir uns nicht
sättigen.
Wir fasten auch, wenn wir uns einen Genuss

versagen. Wir fasten, wenn wir Mussestunden
für gute Werke verwenden. Wir fasten, wenn
wir dem Gebete obliegen statt der Unterhaltung
und dem Vergnügen. Halten wir uns dabei an
die Regel: Die Gesundheit darf nicht leiden
ob unserem Fasten und auch die Arbeitsfreude
und auch die gute Laune soll es nicht entgelten

müssen so wenig als die Mitmenschen.
«Wenn ihr fastet, so macht nicht eine ver-
driessliche Miene» (Mt 6,16). «Einen freudigen
Geber hat Gott gern» (2. Kor 9, 7). Harren
wir «in Freude und Sehnsucht des Geistes dem
heiligen Osterfest entgegen» (St. Benedikt).

Abt Basilius

Benediktinisches Mönchtum
im Bodenseeraum

«Lausche, mein Sohn, den Lehren des Meisters
und öffne das Ohr deines Herzens. Nimm willig

hin und erfülle im Werk die Mahnung eines
so gütigen Vaters, damit du durch mühevollen
Gehorsam zu dem zurückkehrst, vor dem du
durch trägen Ungehorsam weggelaufen bist.
An dich also wendet sich mein Wort, sofern
du dem eigenen Willen entsagst und die starken,

glänzenden Waffen des Gehorsams
ergreifst, um Kriegsdienst zu leisten für den
Herrn Christus, den wahren König.»



x53

Mit diesen programmatischen Worten beginnt
die Regula sancti Benedicti, deren grundlegendes

lateinisches Exemplar als Codex 914 und
deren althochdeutsche Interlinearversion als
Codex 916 in der Stiftsbibliothek zu St. Gallen
aufbewahrt werden. St. Benedikt (j~ um 547),
der Patriarch des abendländischen Zönobiten-
tums, von Papst Paul VI. im Jahre 1964 — im
Ottobeurer Jubiläumsjahr — zum Patron
Europas proklamiert, dieser frühmittelalterliche
Reformator, inaugurierte mit seiner Mönchsregel

alle jene Begegnungen, die seither das
Abendland gestaltet und umgestaltet haben:
Begegnung des Menschen mit Gott in der
Nachfolge Christi, Begegnung des Menschen
mit dem Mitmenschen in der klösterlichen
Brüderschaft, Begegnung des Menschen mit
dem Gebet im liturgischen Gottesdienst,
Begegnung des Menschen mit der Arbeit in
körperlichem und geistigem Sinne, damit aber
auch Begegnung der Mönche und der Klöster
mit der ganzen wirtschaftlichen und kulturellen

Umwelt, die gepflegt, geformt, zu Gott
erhoben wird. Benediktinischer Geist liegt
noch heute jeder Begegnung zugrunde, die sich
an einer benediktinischen Stätte wie Ottobeuren

vollzieht: 1964 beispielsweise zwischen
England und Deutschland, 1966 gleich wie
schon 1953 und 1956 zwischen der Schweiz
und Deutschland, in Bälde vielleicht auch
zwischen Frankreich und Deutschland.
Wer nun die Geschichte des Bodenseeraumes
betrachtet — seit es die trockene Verfassungsund

Wirtschaftsgeschichte, sei es die bewegte
Kirchengeschichte, sei es gar die farbenfreudige
Kunst-, Literatur- und Musikgeschichte —,
der gerät in den Bann dieses Benediktinertums
und aller seiner irdischen und übernatürlichen
Begegnungen. Es waren Söhne St. Benedikts,
welche diese geschichtsschwere, einstmals
europäisch bedeutsame Landschaft an erstaunlich

zahlreichen Stätten wirtschaftlich und
geistig, irdisch und ewig mitgestaltet haben,
war es doch dieser Orden (um den Ottobeu¬

rer Chronisten P. Maurus Feyerabend von
1813 zu zitieren), «welcher mehr als vier
Jahrhunderte lang in den abendländischen Reichen
und Provinzen ohne andere Ordensgesellschaften

allein bestand», allein missionierte und
kultivierte.

Wenn der Begriff «Bodenseeraum» weit gefasst
wird, kann selbst ohne jeglichen Anspruch auf
Vollständigkeit mindestens ein halbes Hundert
bedeutender Benediktiner-Klöster aus
mittelalterlichen Jahrhunderten erfasst werden. Die
frühesten entstanden aus Eremitenzellen,
beispielsweise St. Gallen, wo sich um 612 der Ire
St. Gallus niedergelassen hatte, wo dann aber
719 der Alemanne St. Otmar ein Kloster gründete,

das seit 747 nach der Regula Benedicti
lebte, ähnlich wie Sankt Trudperts Gründung
im Schwarzwald. 724 entstand das gleichfalls
weithin strahlende Kloster auf der Insel
Reichenau, gegründet durch den Westgoten St.
Pirmin, der hernach im Elsass Murbach
vollendete, aber auch Schuttern, Gengenbach,
Schwarzach, Neuweiler, Hornbach, vielleicht
auch Amorbach stiftete.
Nicht nur rheinabwärts, sondern auch oben
am jungen Rhein entstanden im gleichen achten

Jahrhundert die Klöster Disentis und Pfä-
fers. Um dieselbe Zeit (gegen 750) legten die
St. Galler Pioniere Magnus und Theodor die
Anfänge zu den Allgäu-Abteien Füssen und
Kempten. Wenig später (764) soll Ottobeuren
entstanden sein, übrigens gleichzeitig wie die
weiter entfernten Klöster Ellwangen an der
Jagst und Lorsch an der Bergstrasse, ganz zu
schweigen von den zahlreichen bayrischen
Gründungen desselben Jahrhunderts. Ihnen
folgten im 9. Jahrhundert Rheinau auf einer
Insel des Hochrheins, Schienen über dem
Untersee, Jonschwil im Toggenburg. Sie alle
strahlten ihrerseits wieder aus, so Ottobeuren
nach Schuls im Engadin und Marienberg im
Vintschgau.
Wie sich St. Gallen aus der St.-Gallus-Zelle
entwickelt hatte, so entstand 934 Einsiedeln aus



J54

der Zelle St. Meinrads (f861 der von den
Benediktinerklöstern Reichenau und Benken dorthin

vorgestossen war. Dem gleichen 1 O.Jahr¬
hundert dürfte das von Rheinau her geformte
St. Blasien im Schwarzwald angehören, während

Bischof St. Gebhard zu Konstanz 983 die
Abtei Petershausen gründete. Damals entstand
auch auf der Herzogsburg des Hohentwiel ein
Kloster, das um 1005 nach St. Georgen in Stein
am Rhein verlegt wurde.
Äusserst fruchtbar erwies sich das 11.
Jahrhundert: 1012 erwuchs an der alten Augsburger

Kultstätte das Benediktinerstift St. Ulrich
und Afra, um 1050 zu Schaffhausen das Kloster

Allerheiligen, in seiner Nähe Wagenhausen,

1056 durch Weif IV. Weingarten, das mit
Mönchen aus Altomünster besiedelt wurde, um
1073 St. Peter im Schwarzwald, 1083 St. Georgen

im Schwarzwald, unter dessen Leitung
schliesslich auch das 1087 gegründete Clunya-
zenser-Prioriat St. Ulrich zu stehen kam. Um
1085 folgte Blaubeuren, 1089 Zwiefalten, 1093
Wiblingen und Ochsenhausen, 1096 Isny im
Allgäu, 1097 Mehrerau bei Bregenz, wo schon
die Iren Columban und Gallus um 610 das am
weitesten nach Osten vorgeschobene Kloster
des Merowingerreiches errichtet hatten. Viele
dieser Gründungen des 11 .Jahrhunderts standen

im Banne der Reform von Hirsau, das um
830 entstanden, 1059 aber von neuem grundgelegt

worden war.
Das 12. Jahrhundert erlebte gleichfalls bene-
diktinische Gründungen. So wurde 1106
Neresheim, das kurz zuvor für Chorherren
geschaffen worden war, von Benediktinern
besiedelt. Um 1135 entstand Fischingen im
Thurgau, um 1140 St.Johann im Thurtal, unter

dessen Einfluss auch das kleine St. Peterzell
gelangte. Dieses wurde schliesslich eines der
vielen Priorate, ähnlich wie die Weifengründung

Langnau im Argengau eine Propstei von
Allerheiligen war, bis sie 1405 zum Pauliner-
Priorat umgestaltet wurde.
Als die Zisterzienser das alte Benediktinertum

erneuerten, erblühte 1134 das Kloster Salem
am Bodensee. Nachdem schon die Benediktiner-
Gründungen zahlreiche Frauenklöster am Ort
oder in der nahen Umgebung angeregt hatten
— es sei hier wiederum nur an das Beispiel
Ottobeurens erinnert —, vermochte auch die
Reformrichtung der Zisterzienser die Nonnen
zu erfassen und neue Siedlungen anzuregen,
beispielsweise im 13.Jahrhundert Heiligkreuztal

in Oberschwaben, Seefelden bei Überlingen,

Magdenau im St. Galler Hoheitsgebiet
oder Wurmsbach am obern Zürichsee. Daneben
blühte unbeschadet seit 1050 das alte Hofen
bei Buchhorn am Bodensee. Es glänzten aber
auch seit karolingischer Zeit die adeligen
Damenstifte Säckingen, Lindau, Buchau, Zürich
und Schänis.
Wollte man ausser dem Benediktinertum das

ganze Klosterwesen im Bodenseeraum erfassen,
müssten genannt und gepriesen werden die
Chorherrenstifte (Zürich und Bischofszell aus
dem 9.Jahrhundert, sodann in Konstanz St.
Stephan um 900 und St.Johann um 1266), daneben
die Augustiner (Kreuzlingen 936 und Beuron
1077) mit den Augustinerinnen (Münsterlin-
gen im 11. Jahrhundert) und den Augustiner-
Eremiten (Zürich und Konstanz im D.Jahr¬
hundert), nicht zu vergessen die Prämonstra-
tenser des 12.Jahrhunderts als Reform der
Augustiner-Chorherren (im Bodenseeraum Rot an
der Rot gegen 1130, Weissenau um 1145, Steingaden

1147, Obermarchtal 1171, Schussenried
um 1183). Als einziges Karmeliterkloster folgte
1348 jenes zu Ravensburg. Kräftig griffen die
Ritterorden in die Geschichte ein; es sei an die
Johanniter-Kommende zu Feldkirch (1219)
und die Deutschordens-Kommende auf der
Mainau (1271) erinnert. Das reiche Bild wird
im D.Jahrhundert durch neue Farben und
Inhalte belebt, als die Bettelorden ihre
Niederlassungen gründen: die Dominikaner beispielsweise

in Zürich, Konstanz, Ulm; die Franziskaner

in Lindau, Konstanz, Überlingen,
Schaffhausen, Zürich; dazu die entsprechenden





156

Frauenkonvente, deren es im Bistum Konstanz
mehr als hundert gab.
Manche der mittelalterlichen Klöster fielen der
Reformation, die meisten der Säkularisation
nach 1800 zum Opfer. Es waren nun aber nicht
zuletzt die Benediktiner, die auch im 19. und
20.Jahrhundert ihr Lebensideal in diesem ihrem
uralten Lebensraum von neuem zu verwirklichen

verstanden. So vermochten sich die Ot-
tobeurer Mönche trotz der Aufhebung von
1802 in vorbildlicher Treue am Ort und im
Orden zu erhalten, bis sie die Wiedererrichtung
als Priorat (1834) und als Abtei (1918) erlebten,

nachdem sie 1834 der neugegründeten Abtei

St. Stephan in Augsburg den Abt gegeben
hatten. Ein anderes Beispiel benediktinischer
Lebensfähigkeit bot 1887 die Gründung der
Missionskongregation von St. Ottilien in
Oberbayern. Zu Bregenz am Bodensee besiedelten
1854 die aus dem schweizerischen Wettingen
vertriebenen Zisterzienser die ehemalige
Benediktinerabtei Mehrerau, und 1906 errichteten
die gleichfalls heimatlosen Schweizer Benediktiner

von Mariastein das dortige Gallusstift.
Zu Beuron im Donautal war schon 1868 im
verwaisten Chorherrenstift die neue benedik-
tinische Erzabtei entstanden. Zu ihrer Kongregation

gehören jene beiden alten Klöster Neres-
heim und Weingarten, die zwar nach 1800
gleichfalls aufgehoben, die aber 1920 bzw. 1922
wiedererrichtet wurden. Neues Leben blühte
so aus den Ruinen.
Benediktinisches Mönchtum im Bodenseeraum!

Trocken sind die Jahrzahlen und
Ortsnamen einer solchen Statistik. Erfüllt von
höchstem Streben sind aber für den Historiker
noch heute die Kirchen und die Bibliotheken
jener Klöster, selbst wenn darin das monasti-
sche Leben seit anderthalb Jahrhunderten
erstorben sein sollte. Ein ergreifendes Beispiel
stellen jedenfalls die drei Verbrüderungsbücher
aus karolingischer Zeit dar, welche die Abteien
Reichenau, St. Gallen und Pfäfers hinterlassen
haben. Zwar sind auch sie nur mit Namen an¬

gefüllt. Aber hinter diesen Abertausenden von
Namen verbirgt sich die benediktinische
Begegnung, die bis heute den Sinn solcher Stätten
ausmacht: Begegnung des Menschen mit Gott
und Begegnung des Menschen mit seinen
Mitmenschen vor Gott. Wenn man sich vor über
elfhundert Jahren verbrüderte und hiefür die
Namenlisten der einzelnen Klöster und Wohltäter

austauschte, so geschah es, um miteinander

und füreinander zu beten. Die Lebenden
und Verstorbenen gehörten so über Grenzen
und Zeiten hinweg zur grossen christlichen
Familia.
Von der Grösse und Weite solcher Begegnungen

zeugt jenes Reichenauer Verbrüderungsbuch,
das heute in Zürich aufbewahrt wird

und das so eine Verbindung zwischen Deutschland

und der Schweiz darstellt. Unter den
40 000 Namen, die darin aus dem 9. Jahrhundert

verzeichnet sind, steht auch die Liste der
«nomina fratrum de monasterio, quod nomina-
tur Uttinburra» — es ist das älteste erhaltene
Namenverzeichnis der Ottobeurer Mönche und
zugleich die älteste Namensform der Abtei.
Daneben finden sich aber auch alle die anderen

— hier genannten und nicht genannten —
frühen Stätten benedikinischen Mönchtums
des Bodenseeraumes und des ganzen Frankenreiches.

Sie begegneten sich im Gebet vor Gott,
und sie schufen unter sich selber das Gefühl der
christlichen Verbundenheit und Geborgenheit.
In diesem Sinne gilt die schöne Feststellung
des Einsiedler Dekans P. Eugen Pfiffner (1947)
sowohl für jene Begegnungen in ältester
Vergangenheit wie auch für die heutigen
Begegnungen an den internationalen Konzerttagen
zu Ottobeuren: «Das benediktinische Mönchtum

hat vor keinem Land und keiner Nation
haltgemacht und überall, wo es Fuss fasste, die
Zusammengehörigkeit der Menschen und Völker

ins Bewusstsein gebracht. Und wo es ihm
gelang, die Welt und den Himmel, Gebet und
Arbeit, Gott und Mensch zu vereinen, da
herrschte der Friede.» Pax benedictina!



I57



i58

> nu r l
v

-u

Irr" Im "A jS1 v-.iï' ^{MVi-îcVrre-
ir\»l"»xt- ay<c u&nof \',0" ûltîi

' uui.«nàiiV u-iïA" « loir Au h. fi, u !iu|Uiï
et t» r-oi'i*per^rts vilC G*cdl .&YÏ fj il X Cl
'-J-*! .Là" .qi C'r^rtHv» V »

Lo Lwi m <r>\ /mu i~ cii ex «V rvre cce-
ckV jV+.t-$'. __

jV*3i u» Jurixii Pu-^-^A
cjurtxc-t" 1 r.ccxiorse p pier- etr\en

i u''r'0 ' t-Jàoi ^•LL&r
ciccx\or^e- m ^ o r u uci i/crA,

^I"n.v" JX-lT
Clone ecc »yrccrir P ro ceffe»\T -•' >Tor»

W| KU^«ir f>r!*Uu„ 'f^oLs-
(1UCX> cCuOr^ tner»^xiil" fu^CCPuiit

c'4Yj'|MtLft c|aT *'&" '"H.ln ÂrV^X
/ccT H t» r CjU\Ç r\ Cpi / r\tfx CC#-» »£ix Hö.tXP

1in *"'L J'L^l,",An ncV |SW ['Ane "£>

1 c ' p' e~r* 4A,'P r°, 1,0 co m
cfar Uber T><M AVwW.'-,uvc• C-évrVrt-rW^v lyS,

u,er* feep o r\ii~ fV(i cie< cl» cccrx'xp corxto
un t RAT11A t ^r^'yi •'

mer»cc^r*<cl>«H ei« v.Ä«n omlViolcttti

mie.

i f I " V" " H"V «- 1411
r, Ice-UUufAn jc«?-|?oTo çcyr

rxeçwpvrpr-rycd^ cIcnOfA. cLt.JDxtcl» 1
fllr> iV-cli^-cUunJ.Jv. vnfiptU7rT|t Am 4 ; 11-riérwê- '

A
ipYl»xf r»crrit}CC rr\c<c clifccÎTiff cfll
In flYTL-rM t -.Ifl-U Ur>"lVl Z<^ ."rojt*- r >»

îrieiu/"ci&l<Tr)ricchyVi; ceci mor*~rt» mmoI A I ' I J .>•»1 m >"»1

r\&»

V.»'» — w) w »W *»I V4.4 t F » * V? f L S IflfniF ,#

q uruL UMi!» &îd<|- cj J lu »"> £0 V •> C(r»n,/^
T* >! tAcVCCfvW~pcc/Yior«tUnpCpi
cjurwj. k*JJhr - jreiL nemeir, r- «aI; t LOtfi
~ "» ervfl pCCfTl C» ty&rr\y{ - ercfW<Ç-

'imtr ^ (iv'MiJem cHiA»' " P vu(*-=f<~UA»i L^ton
x» l rv> c/itA-rrs ^p eY^è CO O fp rt0/-Am^v/ i

ci« UU^ffA-LU. u^lXclnTut 1er»»
litç-o^x-pi coUccfuljwirw

Der hier wiedergegebene Abschlussdes
Prologs aus der lateinisch -
althochdeutschen Benediktiner-Regel lautet
in neuhochdeutscher Übertragung:
«... Nichts Hartes, nichts Schweres
hoffen wir hier (in dieser Regel)
anzuordnen. Sollte aber auch einmal etwas
Strengeres vorkommen, weil es zu
Läuterung von Fehlern und Erhaltung
der Liebe durch Recht und Billigkeit
geboten erscheint, so sollst du nicht,
von plötzlicher Angst verwirrt, vor
dem Wege des Heils zurückschrecken,
der am Anfang nicht anders als eng
sein kann. Wenn man aber im klösterlichen

Leben und im Glauben
vorankommt, so weitet sich das Herz, und
man läuft den Weg der Gebote Gottes
mit der unaussprechlichen Lust der
Liebe. Lassen wir nie von diesem Meister;

halten wir im Kloster bis zum
Tode an seiner Lehre fest; nehmen wir
in Geduld an Christi Leiden Anteil,
damit wir verdienen, Miterben seiner
Herrlichkeit zu sein. Amen.»

Univ.-Prof. Prälat Dr. Johannes Duft,
Stiftsbibliothekar, St. Gallen

Regel des heiligen Benedikt
Textseite aus dem Codex 916 der Stiftsbibliothek

St. Gallen. Zwischen den lateinischen
Zeilen steht die erstmalige althochdeutsche
Ubersetzung, geschrieben in den Jahren 810/
820 auf der Reichenau.


	Benediktinisches Mönchtum im Bodenseeraum

