
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 6

Artikel: Ansprache Papst Paul's VI. an den Äbtekongress in Rom am 30.
September 1966

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Ansprache Papst Paul's VI.
an den Äbtekongress in Rom

am 30. September 1966

Verehrte Brüder und geliebte Söhne!
Wie freuen Wir Uns über diese Begegnung! Wir
haben uns zusammengefunden mit den Äbten
der grossen, historisch bedeutsamen und frommen

Familie des heiligen Benedikt, die zu einem
Kongress in diesem hochgeschätzten Kolleg St.
Anselm zu Rom aus allen Teilen der Welt
gekommen sind, um die Bande ihrer monasti-
schen Brüderlichkeit zu feiern und zu festigen,
um ihr religiöses Leben zu erneuern und zu
vervollkommnen, entsprechend den Normen des
II. Vatikanischen Konzils, und um Kraft zu
holen aus dem Segen, den das sichtbare Oberhaupt

der Kirche und der Stellvertreter Christi
auf Erden für seine besten und ergebensten
Söhne, die ihr seid, bereit hält. «Gaudeamus
omnes in Domino»! Seid willkommen. Seid
immer Unserer Verehrung, Unseres Wohlwollens

und Unserer Gewogenheit versichert. Dem von
Uns geschätzten Abt-Primas, allen einzelnen
Äbten und der gesamten Versammlung hier
gehört Unser väterlicher und herzlicher Gruss in
Christus, unserm Herrn.
Wir empfangen euch gern! Lieber würden Wir
euch zuhören, als zu euch sprechen. Ihr seid

Mönche, das heisst, ihr seid Menschen besonderer

Art, die sich in bestimmter Hinsicht aus
der profanen Welt zurückgezogen haben. Ihr
habt Zuflucht genommen in die Einsamkeit,
nicht nur äusserlich, sondern innerlich im Geist
der Sammlung; ihr seid Menschen des Schweigens

und des Gebetes; und, wie euer Vater und
Gründer, «Soli Deo placere desiderans» (S.
Greg. Dial. II, I), so ist jeder von euch auf das

gleiche bedacht, zufrieden nur mit den
Reichtümern des Geistes. Ihr seid die Gottsucher,
und zu dieser Auserwählung ist eure Berufung
gutgeheissen worden wie eure Regel sagt: «si

révéra Deum quaerit» (Kap. 58). Deshalb seid
ihr geweiht der Hingabe an die göttliche
Gegenwart und der Kunst des unaussagbaren
Gesprächs mit Christus und Gott.
Ihr seid erfahren in den unsichtbaren Dingen,
die wahrer und wirklicher sind. Deshalb möchten

Wir euch zuhören, die ihr in der Dämmerung

der gegenwärtigen Zeit wachsam seid und
Propheten der Aurora, die auf die Gläubigen
wartet.
Aber da es jetzt nicht möglich ist, dass Wir
schweigen und ihr sprecht, so genüge Unsere
Achtung vor eurer besonderen Berufung als
kontemplative Religiösen, um euch Unserer
Anerkennung, Unserer Hochschätzung und
Unseres Vertrauens, das ihr bei Uns habt, zu
versichern, so dass Wir gerne das Wort an euch
richten, das das Konzil an erster Stelle an die
Priester, die ihr doch wirklich seid, stellt: «Ihr
Lob lebt in der Kirche Gottes. Im amtlichen
Gebet und Opfer für die Gemeinde und das

ganze Volk Gottes sollen sie erkennen, was sie

tun, und nachahmen, was sie vollziehen...,
indem sie aus der Fülle der Kontemplation ihre



112

Tätigkeit nähren und fördern zur Freude der

ganzen Kirche Gottes.» («Lumen Gentium, 41).
Und an euch wiederholen Wir die Worte, die
das «Decretum de accomodata renovatione vi-
tae religiosae» an die schweigsamen und hörenden

Jünger Christi richtet. Das Konzil sagt:
«Die rein beschaulichen Institute, deren
Mitglieder in Einsamkeit und Schweigen,
anhaltendem Gebet und eifriger Busse allein für Gott
leben, nehmen — so sehr auch die Notwendigkeit

tätigen Apostolates drängt — am mystischen

Leibe Christi, an dem nicht alle Glieder
den gleichen Dienst verrichten (Rom 12, 4)
nach wie vor eine hervorragende Stelle ein. Sie
weihen Gott das hohe Opfer des Lobes, verleihen

durch die reiche Frucht ihres Heiligkeitsstrebens

dem Gottesvolke Glanz, reissen es

durch ihr Beispiel mit und breiten es aus durch
ihre verborgene apostolische Wirkkraft. So sind
sie die Zier der Kirche und ein Quell himmlischer

Gnaden» (7. Kap.). Damit wollen Wir
den grossen Wert und die Auszeichnung eurer
Berufung bestätigen und dementsprechend auch
die Aufgabe, die sie hat, sei es im religiösen
Leben des einzelnen, sei es in der Spritualität
der christlichen Gemeinschaft, sei es im
komplizierten und doch harmonischen Bereich der
geistigen Kräfte, wovon die Kirche Gottes vom
Heiligen Geiste beseelt ist.
Betrachten, das heisst Verstand und Herz auf
Gott richten, ist in einem gewissen Masse Sache
aller, insofern alle die höchsten Kräfte des
Geistes im Gebet anwenden müssen. Man kann
sich keinen Ausdruck der öffentlichen
Gottesverehrung vorstellen, der nicht ein wesentliches

Element der persönlichen Anstrengung
des Betenden mit sich bringt; und zu Unrecht
möchten einige von dieser persönlichen
Anstrengung, hinsichtlich der Kontemplation,
denjenigen befreit wissen, der an der liturgischen

Handlung mitwirkt; wie wenn die Liturgie,

weil sie gemeinsames Tun ist, den Gläubigen

von der persönlichen Mitwirkung befreien
könnte; etwa wie wenn die Mitwirkung im

Chor den einzelnen Sänger davon befreite,
seine Stimme mitklingen zu lassen. Ihr versteht
wohl, wie sehr die Liturgie die persönliche
Hinneigung des Betenden zur Kontemplation
fordert und hervorbringt und ihr erinnert euch

an die erinnerungswürdigen Worte der Enzyklika

«Mediator Dei»: «Weit entfernt davon,
die innersten Gesinnungen der einzelnen Christen

zu unterdrücken, regt und spornt die heilige
Liturgie diese vielmehr an» (AAS — 1947 —
p. 567). Das, was jeder Christ sein soll, sollt
ihr vollkommen und vorbildlich verwirklichen,
damit an euch die Schönheit des beschaulichen
Lebens aufscheine (S. Th. II.—Ilae, 180, 2, ad
3) und das ganze Volk Gottes ansporne und
bestärke, zu suchen, «was oben ist» (Kol. 3, 2)
und die Wohltat und den wunderbaren Reiz
eurer «ars orandi» zu verkosten.
Das soll eure apostolische Mission sein, die sich
aus eurer ausschliesslichen oder doch vorwiegenden

Hingabe an Gebet und Aszese ergibt,
wenn Wir von gewissen seelsorglichen oder
kulturellen Arbeiten, nach dem benediktini-
schen Motto «Ora et Labora», absehen — Wir
denken hier vor allem an die von euch geleiteten

Schulen und Missionen —, die dem
Charakter eurer Berufung entsprechen. Vor einer
Welt, wie es die unsrige in mehr als einer Hinsicht

ist — gottvergessen, fern von Gott, gleichgültig

gegenüber Gott, Gott leugnend —, sollt
ihr in euren Klöstern durch Ernst und
Freundlichkeit, durch Ruhe und Sammlung Zeugnis
ablegen, indem ihr gleichsam die bestrickende
Schönheit des Ordenslebens vor ihren Augen
ausbreitet. Haltet euch an die Regel: «ubique
credimus divinam esse praesentiam». Eure
Gegenwart werde zum Zeichen der Gegenwart
Gottes unter den Menschen. Ihr singt, wer
lauscht? Ihr feiert die heiligen Geheimnisse,
wer sieht euch? Es mag scheinen, als ob ihr nur
Verständnislosigkeit begegnet, als ob die
Einsamkeit euer Ende sei. Doch dem ist nicht so.
Irgendjemand hat bemerkt, wie ihr ein Feuer
angefacht habt. Jemand hat gespürt, wie von



113

eurem Kloster Licht und Wärme ausströmt;
irgendeiner bleibt stehen, schaut, macht sich
seine Gedanken. Ihr seid für die Welt von heute
ein Anruf, ein Anlass zum Nachdenken, das

häufig zu heilsamer Erneuerung führt. —
Jedoch unter einer Voraussetzung: dass euer mo-
nastisches Leben vollkommen sei. Vollkommen
in bezug auf den Lebensstil, so wie ihn die alte
Benediktinerregel gezeichnet hat: vollkommen
an moralischen Tugenden, besonders an würdiger

Besonnenheit und Ausgeglichenheit (siehe
Herwegen), an Güte (siehe Ryelandt), wie sie

die herbe Menschlichkeit eures grossen Vaters
Benediktus charakterisieren; vollkommen vor
allem an Frömmigkeit (siehe Marmion), die die
Liebe zu Christus über alles stellt, wie die Regel

mahnt: «nihil amori Christi praeponere»
(50. und 72. Kap.); vollkommen schliesslich in
der Treue zur heiligen Kirche (siehe Schuster).
Geht daher euren Weg mit Vertrauen und
Festigkeit als echte Söhne und Nachfolger des

heiligen Benedikt. Ihr kennt ja genau die Richtung,

die Schwierigkeiten, seine Schönheit. Eure
Regel enthält eine Weisheit, die alle Jahrhunderte

überdauert. Im Licht der Konzilsdekrete,
auf Grund eurer Erfahrungen und im Hinblick
auf die Anforderungen der Zeit überdenkt und
überarbeitet die Normen eures Ordenslebens.
Vor allem aber bestärkt in euch das Bewusst-
sein eurer Berufung; lebt ihrem Geist entsprechend.

Die Treue zu eurer Tradition soll euch
nicht schwer fallen; sie gebe euch vielmehr den
Sinn für den ununterbrochenen geschichtlichen
Bestand der Kirche und für die unerschöpfliche
Fruchtbarkeit von allem, was von ihrem Geist
lebt. Widmet euch mit einer ständigen heiligen
Leidenschaft der heiligen Liturgie; seid ihr die
ersten nach dem Konzil, die die Riten erneuern
und sie den Vorschriften entsprechend mit Eifer
beobachten. Nehmt es nicht übel, wenn Wir
euch erinnern, dass die Normen betreffs des
Gebrauchs der lateinischen Sprache beim
Breviergebet, die Wir neulich im Schreiben «Sacri-
ficium laudis» erteilt haben, auch die Mönche

betreffen; dies soll für euch keine neue Last
sein, sondern eher Verteidigung eurer
jahrhundertealten Uberlieferung und Wahrung eures
humanen und geistlichen Schatzes. Pflegt die
Studien, besonders biblische und geschichtliche.
Bringt auch Ergebnisse eurer religiösen Erfahrung

anderen zur Kenntnis und veröffentlicht
Bücher über echte katholische Frömmigkeit.
Pflegt in euren Klöstern die Gastfreundschaft,
ein wirksames Apostolat, das eurer Eigenart
besonders entspricht. Sucht mit den getrennten
Brüdern ins Gespräch zu kommen. Ihr könnt
leichter als andere mit ihnen in Verbindung
treten, da ihr ihnen unsere gelebte Wahrheit
vor Augen führen könnt. Und schliesslich noch
ein Gedanke: Erleichtert die Gründung von
Nationalkongregationen; vielleicht liegt hier
die rechte Lösung der grossen Schwierigkeiten,
mit denen ihr zu kämpfen habt. Sucht euch

gegenseitig zu helfen und bleibt geeint in Liebe
und Gehorsam. Vielleicht kann eine gewisse
Stärkung der Autorität des Abt-Primas — Wir
reden hier ganz aus eigener Initiative — der

grossen benediktinischen Familie ein Wachstum
an innerer Liebe geben und sie zur Ausführung
neuer Aufgaben in den Missionen, in den
Studien, im Dienste der Kirche Gottes befähigen.
Auch die Autorität der Äbte der einzelnen
Klöster, mit der im höchsten Masse auch der
sichere geistliche Nutzen der Mönche verbunden

ist in den Banden des Gehorsams und der
Liebe, soll wiederhergestellt werden zu jener
Fülle, die in dem strengen Geist der
Benediktinerregel enthalten ist. Und schliesslich: liebt
diese Kirche, ihr «coenobitarum fortissimum
genus» (Reg. 1), verteidigt sie, helft ihr, tragt
zu ihrer Heiligung bei. Diese Kirche — so meinen

Wir —, in der ihr nur eine Mutter voller
Liebe sehen könnt und die in euch ihre
bevorzugten und geliebten Söhne erkennt.
In dieser Gesinnung, mit diesen Wünschen und
mit dieser Mahnung segnen Wir euch als

demütiger Stellvertreter Christi von ganzem
Herzen.


	Ansprache Papst Paul's VI. an den Äbtekongress in Rom am 30. September 1966

