
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 6

Artikel: Vom Sinn des Kirchenjahres

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


io6

Vom Sinn des Kirchenjahres Von einem Kirchenjahr spricht man, weil die
' Kirche dem Jahr eine eigentliche, kraftvolle,

religiöse Prägung gegeben hat. Dabei kommt
es nicht darauf an, dass sie diesem Jahr einen
Anfang gegeben hat. Und wenn die liturgischen

Bücher heute das Kirchenjahr mit dem
1. Adventsonntag beginnen, bedeutet das trotzdem

nicht, dass an diesem Sonntag ein neues
Jahr beginnt, denn die älteren liturgischen
Bücher — Sakramentare und Lektionare genannt
— machten den Einschnitt ganz anders. So
lässt zum Beispiel das Leonianum das «neue
Jahr» mit dem Fest der Unschuldigen Kinder,
das Gelasianum und Gregorianum mit der Vigil

von Weihnachten und das Evangeliar des
Gomes von Würzburg mit dem Weihnachtsfest

selbst beginnen.
Es herrscht vielmehr die Vorstellung eines
Kreislaufes, in dem jeder Tag immer aufs neue
wiederkehrt. Wo aber der Kreis anfängt und
aufhört, interessierte die alten Liturgen nicht.
Wenn bei der Zusammenstellung der Bücher
dann um Weihnachten doch ein «Einschnitt»
gemacht wurde, so deshalb, weil da doch so

etwas wie ein Anfang der neuen Schöpfung ist.
Wollen wir aber hinter Sinn und Zweck des

Kirchenjahres kommen, dürfen wir uns von
solchen Äusserlichkeiten nicht beirren lassen.
Geben wir uns vorerst kurz Rechenschaft, wie
das Kirchenjahr eigentlich entstanden ist. Am
besten können wir seine «Baugeschichte»
vergleichen mit jener eines unserer altehrwürdigen
Klöster. Stellen wir uns so ein Stift mit seiner
Gliederung vor. Es war nicht auf einmal da,
sondern Generationen, ja Jahrhunderte haben
oft daran gebaut.
Nicht anders ist es mit dem Kirchenjahr: Die
älteste Anlage ist das Osterfest, das Erlösungsfest

der Christenheit, die Feier des Todes und
der Auferstehung des Herrn. Um diesen Kern
und Mittelpunkt gliederten sich «Hallen» und
«Vorbauten»; so wurde noch zur Zeit der Apostel

das Pfingstfest als Abschluss des Osterfestes

begangen. Dann wuchs der «Bau» all-





io8

mählich, und das Osterfest als Mittelpunkt
erhielt eine nähere und schliesslich eine entferntere

Vorbereitung: die Fasten- und Vorfastenzeit.

Im 4. Jahrhundert begann der Bau eines
zweiten Hauptgebäudes, das sich nach und nach
zum Weihnachtsfestkreis ausgestaltete. Dieser
Festkreis hat im Laufe der Zeit die grössten
Veränderungen erfahren. War ursprünglich
Weihnachten am «Schluss» des Kirchenjahres
mit dem Ziel, die Gläubigen zu eschatologi-
schen Gedanken, das heisst den Christus-König
in seiner Wiederkunft zu erwarten, so tritt in
der Folge das Geheimnis der Geburt und
Menschwerdung Christi in den Vordergrund.
So wurde damit — um der geschichtlichen
Aufeinanderfolge des Lebens Jesu willlen — ein
neuer Anfang geschaffen. Aber doch zeigt sich
da und dort noch in der eschatologischen
Einstellung des Advents die alte Zielsetzung.
Die dritte Periode der «Baugeschichte» des

Kirchenjahres ist die Verbindung der zwei
Hauptgebäude — Ostern und Weihnachten —
durch zwei Seitentrakte, einen kürzeren und
einen längeren: das sind die 6 Sonntage nach
Erscheinung und die 24 Sonntage nach Pfingsten.

Diese Verbindung geschah im beginnenden

Mittelalter nach Gregor dem Grossen.
Um diese stattliche Bauanlage herum entstand
mit der Zeit auch ein Park: das sind die Feste
der Heiligen. Gewiss hat ein Park die Aufgabe,
die Schönheit der Gebäude herauszuheben und
zu unterstreichen, doch oft geschieht das
Gegenteil: die Architektur des Baues wird
überwuchert und verdeckt. Halten wir deshalb fest:
der Bau des Kirchenjahres ist die Hauptsache,
nicht der Park. Die Heiligenfeste sind und bleiben

nur die Einfassung, die Umsäumung des

Kirchenjahres.
Was für eine innere Bedeutung aber das
Kirchenjahr hat, was sein Sinn und Zweck ist, das

sagt uns neuerdings mit aller Klarheit die
Liturgiekonstitution des zweiten Vatikanums. «Im
Kreislauf des Jahres entfaltet die Kirche das

ganze Mysterium Christi von der Menschwer¬

dung und Geburt bis zur Himmelfahrt, zum
Pfingsttag und zur Erwartung der seligen Hoffnung

und der Ankunft des Herrn. Indem sie so
die Mysterien der Erlösung feiert, erschliesst
sie die Reichtümer der Machterweise und der
Verdienste des Herrn, so dass sie jederzeit
gegenwärtig gemacht werden und die Gläubigen
mit ihnen in Berührung kommen und mit der
Gnade des Heiles erfüllt werden» (LK, 102).
Für diese Festfeiern des Kirchenjahres ist es

wesentlich, dass sie nicht, wie die meisten
Feiern im weltlichen Bereich, in erster Linie ein
gegenwärtiges Geschehen zum Gegenstand
haben, sondern zurückschauenden Charakter
besitzen, Gedächtnisfeiern sind. Dabei wird aber
vom Konzil sogleich festgestellt, dass es sich bei
dieser Rückschau nicht einfach um Vergangenheit

handelt, sondern eher um eine Art
gegenwärtiger Vergangenheit. «Gedächtnis» nämlich

bedeutete schon bei den Alten nicht nur
«in Erinnerung rufen», sondern: an dem grossen

Ereignis von damals selbst Anteil haben.
Gerade auf diese wichtige Erkenntnis hat Odo
Casel, ein Mönch der Abtei Maria Laach,
hingewiesen. Wenn das Konzil also erklärt, dass
sich das Erlösungsgeschehen in der liturgischen
Feier fortsetzt und die Gläubigen mit ihm «in
Berührung» kommen müssen, dann heisst das
doch nichts anderes, als dass wir das Erlösungsgeschehen

in einer zwar geheimnisvollen, aber
durchaus wirklichen Weise als einen Teil unserer

persönlichen Geschichte erfahren müssen.
So können wir festhalten: das Kirchenjahr hat
sakramentalen Charakter. Wie jedes Sakrament
eine gnadenbringende Offenbarung Gottes an
die Menschen ist, so möchte auch jede einzelne
Festfeier des Kirchenjahres das Gnadenleben
des Einzelnen, der Pfarrei und der ganzen
Kirche vertiefen.
Versuchen wir das feiernde Tun der Kirche einmal

von dieser Seite etwas zu betrachten, und
wir werden erfahren, dass es ein immer neues,
gnadenvolles Eintreten Gottes in unsere Zeit
ist. P. Bonifaz


	Vom Sinn des Kirchenjahres

