Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 6

Artikel: Vom Sinn des Kirchenjahres

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031978

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

106

Vom Sinn des Kirchenjahres

Von einem Kirchenjahr spricht man, weil die
Kirche dem Jahr eine eigentliche, kraftvolle,
religiose Pragung gegeben hat. Dabei kommt
es nicht darauf an, dass sie diesem Jahr einen
Anfang gegeben hat. Und wenn die liturgi-
schen Biicher heute das Kirchenjahr mit dem
1. Adventsonntag beginnen, bedeutet das trotz-
dem nicht, dass an diesem Sonntag ein neues
Jahr beginnt, denn die dlteren liturgischen Bu-
cher — Sakramentare und Lektionare genannt
— machten den Einschnitt ganz anders. So
lasst zum Beispiel das Leonianum das «neue
Jahr» mit dem Fest der Unschuldigen Kinder,
das Gelasianum und Gregorianum mit der Vi-
gil von Weihnachten und das Evangeliar des
Comes von Wiirzburg mit dem Weihnachts-
fest selbst beginnen.

Es herrscht vielmehr die Vorstellung eines
Kreislaufes, in dem jeder Tag immer aufs neue
wiederkehrt. Wo aber der Kreis anfingt und
aufhort, interessierte die alten Liturgen nicht.
Wenn bei der Zusammenstellung der Biicher
dann um Weihnachten doch ein «Einschnitt»
gemacht wurde, so deshalb, weil da doch so
etwas wie ein Anfang der neuen Schopfung ist.
Wollen wir aber hinter Sinn und Zweck des
Kirchenjahres kommen, diirfen wir uns von
solchen Ausserlichkeiten nicht beirren lassen.
Geben wir uns vorerst kurz Rechenschaft, wie
das Kirchenjahr eigentlich entstanden ist. Am
besten konnen wir seine «Baugeschichte» ver-
gleichen mit jener eines unserer altehrwiirdigen
Kloster. Stellen wir uns so ein Stift mit seiner
Gliederung vor. Es war nicht auf einmal da,
sondern Generationen, ja Jahrhunderte haben
oft daran gebaut.

Nicht anders ist es mit dem Kirchenjahr: Die
alteste Anlage ist das Osterfest, das Erlosungs-
fest der Christenheit, die Feier des Todes und
der Auferstehung des Herrn. Um diesen Kern
und Mittelpunkt gliederten sich «Hallen» und
«Vorbauten»; so wurde noch zur Zeit der Apo-
stel das Pfingstfest als Abschluss des Oster-
festes begangen. Dann wuchs der «Bau» all-



107




108

mahlich, und das Osterfest als Mittelpunkt er-
hielt eine nihere und schliesslich eine entfern-
tere Vorbereitung: die Fasten- und Vorfasten-
zeit. Im 4. Jahrhundert begann der Bau eines
zweiten Hauptgebiudes, das sich nach und nach
zum Weihnachtsfestkreis ausgestaltete. Dieser
Festkreis hat im Laufe der Zeit die grossten
Veranderungen erfahren. War ursprunglich
Weithnachten am «Schluss» des Kirchenjahres
mit dem Ziel, die Gliubigen zu eschatologi-
schen Gedanken, das heisst den Christus-Konig
in seiner Wiederkunft zu erwarten, so tritt in
der Folge das Geheimnis der Geburt und
Menschwerdung Christi in den Vordergrund.
So wurde damit — um der geschichtlichen Auf-
einanderfolge des Lebens Jesu willlen — ein
neuer Anfang geschaffen. Aber doch zeigt sich
da und dort noch in der eschatologischen Ein-
stellung des Advents die alte Zielsetzung.

Die dritte Periode der «Baugeschichte» des
Kirchenjahres ist die Verbindung der zwei
Hauptgebiude — Ostern und Weihnachten —
durch zwei Seitentrakte, einen kiirzeren und
einen lingeren: das sind die 6 Sonntage nach
Erscheinung und die 24 Sonntage nach Pfing-
sten. Diese Verbindung geschah im beginnen-
den Mittelalter nach Gregor dem Grossen.
Um diese stattliche Bauanlage herum entstand
mit der Zeit auch ein Park: das sind die Feste
der Heiligen. Gewiss hat ein Park die Aufgabe,
die Schonheit der Gebiude herauszuheben und
zu unterstreichen, doch oft geschieht das Ge-
genteil: die Architektur des Baues wird iiber-
wuchert und verdeckt. Halten wir deshalb fest:
der Bau des Kirchenjahres ist die Hauptsache,
nicht der Park. Die Heiligenfeste sind und blei-
ben nur die Einfassung, die Umsiumung des
Kirchenjahres.

Was fiir eine innere Bedeutung aber das Kir-
chenjahr hat, was sein Sinn und Zweck ist, das
sagt uns neuerdings mit aller Klarheit die Litur-
giekonstitution des zweiten Vatikanums. «Im
Kreislauf des Jahres entfaltet die Kirche das
ganze Mysterium Christi von der Menschwer-

dung und Geburt bis zur Himmelfahrt, zum
Pfingsttag und zur Erwartung der seligen Hoff-
nung und der Ankunft des Herrn. Indem sie so
die Mysterien der Erlosung feiert, erschliesst
sie die Reichtiimer der Machterweise und der
Verdienste des Herrn, so dass sie jederzeit ge-
genwirtig gemacht werden und die Gliubigen
mit ihnen in Berthrung kommen und mit der
Gnade des Heiles erfiillt werden» (LK, 102).
Fiir diese Festfeiern des Kirchenjahres ist es
wesentlich, dass sie nicht, wie die meisten
Feiern im weltlichen Bereich, in erster Linie ein
gegenwartiges Geschehen zum Gegenstand ha-
ben, sondern zuriickschauenden Charakter be-
sitzen, Gedachtnisfeiern sind. Dabei wird aber
vom Konzil sogleich festgestellt, dass es sich bei
dieser Riickschau nicht einfach um Vergangen-
heit handelt, sondern cher um eine Art gegen-
wartiger Vergangenhelt. «Gedichtnis» nim-
lich bedeutete schon bei den Alten nicht nur
«in Erinnerung rufen», sondern: an dem gros-
sen Ereignis von damals selbst Anteil haben.
Gerade auf diese wichtige Erkenntnis hat Odo
Casel, ein Monch der Abtei Maria Laach, hin-
gewiesen. Wenn das Konzil also erklirt, dass
sich das Erlosungsgeschehen in der liturgischen
Feier fortsetzt und die Gliubigen mit ihm «in
Berithrung» kommen miissen, dann heisst das
doch nichts anderes, als dass wir das Erlosungs-
geschehen in einer zwar geheimnisvollen, aber
durchaus wirklichen Weise als einen Teil unse-
rer personlichen Geschichte erfahren miissen.
So konnen wir festhalten: das Kirchenjahr hat
sakramentalen Charakter. Wie jedes Sakrament
eine gnadenbringende Offenbarung Gottes an
die Menschen ist, so mochte auch jede einzelne
Festfeier des Kirchenjahres das Gnadenleben
des Einzelnen, der Pfarrei und der ganzen
Kirche vertiefen.

Versuchen wir das feiernde Tun der Kirche ein-
mal von dieser Seite etwas zu betrachten, und
wir werden erfahren, dass es ein immer neues,
gnadenvolles Eintreten Gottes in unsere Zeit
ist. P. Bonifaz



	Vom Sinn des Kirchenjahres

