Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Das Kloster als "Kirche im kleinen"
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Kloster
als «Kirche im kleinen»

59

Jeder, der schon einmal Gelegenheit hatte, ver-
schiedene Klosteranlagen etwas niher zu be-
sichtigen, wird dabei bemerkt haben, dass bei
aller Verschiedenheit der jeweiligen Gebdude-
anordnungen die Kirche fir gewdhnlich im
Mittelpunkt der Gebiulichkeiten steht. Schon
aus dieser rein dusserlichen Feststellung dringt
sich der Schluss auf, dass das Kloster wohl eine
sehr enge Beziehung zur Kirche haben muss,
wenn auch damit zunichst die Kirche aus Stein
und Holz gemeint ist. In Wirklichkeit ist diese
nach aussen in Erscheinung tretende Verbin-
dung von Kloster und Kirche ein Abbild der
inneren, gegenseitigen Beziehung. So sieht ja
auch die Liturgie im Bauwerk einer Kirche das
schone Abbild jenes neuen Tempels Gottes, der
auf Christus als Fundament und Eckstein er-
baut ist. Die Getauften sind als lebendige Bau-
steine in dieses Gebdude eingefiigt. Fiir sich
genommen sind aber auch diese einzelnen Glie-
der der Kirche selbst wieder Tempel Gottes,
«Tempel des Heiligen Geistes» (1 Kor 6, 19).

Obwohl jeder Christ auf diese Weise selber
Kirche ist, so wird er doch anderseits ganz ge-
tragen von der Gesamtkirche, und er kann nur
Kirche sein, weil er eben Glied am wunder-
baren und geheimnisvollen Leib Christi ist.
Wenn wir nun vom Kloster als Kirche im klei-
nen sprechen wollen, so miissen wir gleich hier
jene Missverstindnisse beseitigen, die sich aus
einer solchen Sprechweise ergeben konnten.
Nicht etwa das Kloster tragt als eine Art Elite
die Kirche; vielmehr ist es eingebettet in den
Schoss der Kirche und wird von ihr getragen.
Gerade aus dieser Tatsache leitet das Konzil
im «Dekret tiber die zeitgemisse Erneuerung
des Ordenslebens» die Forderung ab, alle Or-
densinstitute und damit auch die Kldster «sol-
len am Leben der Kirche teilnehmen und deren
Anstdsse und Vorhaben . . . entsprechend ihrem
besonderen Charakter sich zu eigen machen
und sie nach ihrem Vermdgen fordern» (Art.
2 ¢). Kloster als Kirche im kleinen will auch
nicht besagen, dass wir da bereits das Bild der



60

vollkommenen Kirche zu sehen bekommen,
also jene vollendete Gemeinschaft, die keiner
Reform mehr bedarf. Solch schwirmerischen
Auffassungen — die iibrigens im Verlauf der
Kirchengeschichte hie und da vertreten wurden
ist die Kirche stets entschieden entgegen-
getreten.

Trotzdem ldsst sich aber vom Kloster als Kir-
che im kleinen sprechen. Wie diese Ausdrucks-
weise zu verstehen ist und was sie fiir Folgen
mit sich bringt, dem wollen wir nun kurz nach-
gehen. Es ist selbstverstindlich, dass wir uns
da zunichst an die Regel des heiligen Benedikt
wenden, um festzustellen, ob sich dieser Ge-
danke schon dort findet. Dann gilt es aber
auch, im Geiste des Konzils zu fragen, wie die
Klostergemeinde, als Familie um den Tisch der
heiligen Eucharistie geschart, Kirche im klei-
nen wird, wie ferner die Geliibde als zweite
Taufe die Glieder des Klosters zur Verwirk-
lichung dieser kleinen Kirche ganz besonders
verpflichten und wie schliesslich die kloster-
liche Gemeinschaft innerhalb des pilgernden
Gottesvolkes ebenfalls den Weg zur ewigen
Heimat in mihevoller Wanderschaft zu gehen

hat.

Von der Regel des heiligen Benedikt her
gesehen

Zunichst sind es gewisse Ausdriicke der heili-
gen Regel, die uns ein Verstandnis des Klosters
als Kirche im kleinen nahelegen. Da ist bei-
spielsweise die Rede vom Kloster als einem
«Leib», in den ein fremder Monch nicht ein-
gegliedert werden soll, wenn er sich als an-
spruchsvoll und mit Fehlern behaftet erweist
(Kp. 61). Dann spricht die Regel aber auch
von den «Gliedern» des Klosters, die alles Not-
wendige erhalten sollen (Kp.34). Wir brauchen
diese Ausdriicke — Leib und Glieder — nur zu
horen, so denken wir unwillkiirlich an den hei-
ligen Paulus, der den Korinthern die Kirche

unter dem Bilde eines Leibes dargestellt hat,
dessen Haupt Christus ist; der einzelne ist Glied
dieses Leibes: «Thr seid der Leib Christi und
im einzelnen Glieder» (1 Kor 12, 27). Dass es
sich hier um mehr als bloss zufillig gleiche
Worte handelt, darf man wohl mit Recht an-
nehmen.
Der heilige Benedikt nennt das Kloster dreimal
«Haus Gottes». Nun wissen wir aber, dass
nach der Sprechweise der Bibel jeder von uns
aufgefordert ist, an jenem Hause Gottes mit-
zubauen, dessen Fundament Jesus Christus, der
lebendige Eckstein, ist (1 Kor 3, 11), das aus
lebendigen Steinen (1 Petr 2, 5), ndmlich den
Getauften, erbaut wird und in dessen stindiges
Wachsen wir einbezogen sind. In diesem Hause
Gottes, worunter die Bibel die Kirche versteht,
soll nach dem heiligen Benedikt niemand durch
ungerechte Behandlung gekrinkt oder verwirrt
werden (Kp. 31). Dieses Haus Gottes soll fer-
ner von Weisen weise verwaltet Werden, und
zwar ist dies gesagt im Zusammenhang mit der
Aufnahme von Gisten, in denen immer Chri-
stus gesehen werden soll (Kp. 53). Dieses Haus
Gottes braucht schliesslich auch einen wiirdigen
Vorsteher, der Vater genannt wird und der in
seiner Eigenschaft als Stellvertreter Christi das
Kloster leitet (Kp. 2). An anderen Stellen wird
er auch in Anlehnung an die Heilandstitigkeit
Christi Hirt der Herde, Meister der Jiinger so-
wie Arzt der Kranken und Schwachen genannt.
Daraus geht noch deutlicher hervor, dass das
Kloster als Haus Gottes im kleinen zu verwirk-
lichen hat, was Christus zur Rettung der Men-
schen im grossen begriindet hat.
So ist es nicht verwunderlich, dass der heilige
Benedikt seine klosterliche Familie ausdriick-
lich zur Nachahmung der urchristlichen Ge-
meinde von Jerusalem auffordert. Er fiihrt in
der Regel jene Stellen aus der Apostelgeschichte
an, die das Leben der jungen Kirche schildern.
Im Kloster soll gleichsam die Urkirche in ihrer
Reinheit und Strahlungskraft — wie sie den
Anfingen ja immer eigen sind — durch die Zeit



gehen. Schon vor dem heiligen Benedikt hat
der grosse Bischof Augustinus in der vom Hei-
ligen Geist erfiillten Urgemeinde die erste klo-
sterliche Gemeinschaft gesehen und in der Er-
klirung des 132. Psalmes mit herrlichen Wor-
ten darauf hingewiesen: «Sie sind es, die zuerst
in Eintracht beisammen wohnten. Sie verkauf-
ten all ihren Besitz und legten den Erlos den
Aposteln zu Fiissen, wie es in der Apostel-
geschichte (2, 45 und 4, 35) heisst . .. Sie hat-
ten — heisst es (Apg 4, 32) — ,ein Herz und
eine Seele’ fuir Gott . . . Sie haben es zuerst ver-
nommen, doch nicht allein. Denn diese Liebe
und Eintracht unter Bridern hat nicht bei ihnen
Halt gemacht. Auch auf spatere Geschlechter
hat sich dieser frohe Liebesjubel und das gott-
gemachte Gelobnis (die Monchsprofess) ver-
erbt.» Dieses Vermachtnis fihrt der heilige Be-
nedikt in seiner Regel weiter und verweist die
Monche auf die Lebensweise der ersten Chri-
sten in Jerusalem, zunichst im Kp. 33, wo es
um die Frage geht, ob die Monche etwas zu
eigen haben diirfen: «Und alles sei allen ge-
meinsam, wie geschrieben steht (Apg 4, 32);
und keiner nenne etwas sein eigen oder nehme
sich etwas heraus.» Gleich im folgenden Kapi-
tel 34 spielt der heilige Monchsvater von neuem
auf die Zustinde der jungen Kirche an und
stellt sie als Vorbild hin; hier geht es darum,
ob alle das Notwendige gleichmissig erhalten
sollen; in Anlehnung an Apg. 4, 35: «Es ward
den einzelnen zugeteilt, wie ein Jeder bedurfte»,
sagt der heilige Benedikt: «Damit sagen wir
nicht, dass ein Ansehen der Person gelte — was
ferne sei —, sondern eine Beriicksichtigung der
Schwichen. Wer nun weniger braucht, danke
Gott dafiir und sei nicht gekrinkt.» Schliess-
lich muss aber auch der Abt als Vorsteher der
Kirche im kleinen obigen Vers aus der Apostel-
geschichte standig vor Augen behalten; in
Nachahmung dieses urkirchlichen Grundsatzes
soll er «die Schwichen der Bediirftigen be-
riicksichtigen, nicht den bosen Willen der Miss-
gunstigen» (Kp. 55).

61

Trotz dieser nur knappen Hinweise auf einige
Stellen der heiligen Regel diirfen wir wohl fol-
gern, dass der Gedanke, das Kloster sei Kirche
im kleinen, darin nicht vollig unbekannt ist,
wenn auch nie ausdricklich davon die Rede
ist. Jedenfalls haben die biblischen Bilder der
Kirche und auch die bereits praktisch gelebte
Kirche der christlichen Frihzeit ihre Spuren
deutlich in der Regel Benedikts zuriickgelassen.
Was bei flichtigem Hinsehen mit blosser Wort-
gleichheit abgetan werden konnte, ist in Wirk-
lichkeit schon gelebte Kirche im kleinen, und
um diese Feststellung ging es uns ja hier zu-
nachst. Wie nun diese Tatsache erkliart werden
soll, davon ist im folgenden die Rede.

Von der Feier der heiligen Eucharistie ber
gesehen

Wie wir gesehen haben, hat das Kloster die
schone Aufgabe, der Urgemeinde von Jerusa-
lem nachzueifern. Dieser Sendung wird es aber
erst dann voll gerecht, wenn es die Feier der
heiligen Eucharistie in den Mittelpunkt dieser
Bemiuhungen stellt. Schon die Urkirche ist
namlich, wie die «Liturgiekonstitution» sagt,
am ersten Wochentag zusammengekommen,
«um das Wort Gottes zu horen, an der Eucha-
ristiefeier teilzunehmen und so des Leidens, der
Auferstehung und der Herrlichkeit des Herrn
Jesus zu gedenken und Gott dankzusagen» (Art.
106). In der Tat tritt ja heute die Kloster-
familie tdglich zusammen, um in gemeinsamer
Feier das heilige Messopfer darzubringen, was
iibrigens dann in besonders sinnvoller Weise
geschieht, wenn diese heiligste Handlung in
Form der Konzelebration vollzogen wird. Die-
ses Messopfer ist das Opfer der Kirche, und
zwar so sehr, dass selbst die noch so «private»
Messe eines Priesters Opfer der Kirche bleibt;
in der heiligen Kommunion geschieht die im-
mer tiefere Eingliederung in den geheimnisvol-
len Leib Christi. So nennt die Liturgiekonsti-



62

tution das heilige Messopfer mit Recht «das
Sakrament huldvollen Erbarmens, das Zeichen
der Einheit, das Band der Liebe» (Art. 47); es
ist Mittelpunkt und Kraftquelle jedes einzel-
nen Tages im Klosterleben, und gerade hier
stossen wir auf den tiefsten Grund, warum man
iberhaupt vom Kloster als einer Kirche im
kleinen sprechen darf.

Die «Konstitution iiber die Kirche» weist uns
klar darauf hin, dass die allumfassende Kirche
Christi «wahrhaft in allen rechtmissigen Orts-
gemeinschaften der Gldubigen anwesend» ist
(Art. 26), mag auch diese Gemeinschaft noch
so arm und klein sein oder gar in der Zerstreu-
ung leben. Im gleichen Sinne bestatigt die «Li-
turgiekonstitution», «dass die Kirche auf eine
vorziigliche Weise dann sichtbar wird, wenn
das ganze heilige Gottesvolk voll und titig
an denselben liturgischen Feiern, besonders an
derselben Eucharistiefeier, teilnimmt: in Ein-
heit des Gebetes und an dem einen Altar»
(Art. 41). Wo immer also die heilige Euchari-
stie gefeiert wird, da wird die Gesamtkirche in
der einzelnen Gemeinde gegenwirtig, und zwar
in der Gestalt der jeweiligen Gemeinde. Ist
nun die Klosterfamilie um den Tisch des Herrn
versammelt, so wird in dieser Gemeinschaft die
ganze Kirche gegenwirtig als Kirche im klei-
nen. In diesem Sinne ist es sicher angingig,
unseren Blick von der Bischofs- und Pfarr-
kirche, durch die in erster Linie die Kirche
sichtbar wird, auf die Klosterkirche zu richten.
Ein kleiner Vergleich kann uns diesen Gedan-
ken etwas verdeutlichen: der blendend weisse
Sonnenstrahl kann von uns nur gesehen wer-
den, wenn er durch ein Prisma geleitet und da-
durch gebrochen wird; dann aber tritt er uns
in der Gestalt der verschiedensten Farben ent-
gegen. Ahnlich wird fiir uns die Gesamtkirche
erst dann «handgreiflich» fassbar, wenn sie
uns in den verschiedensten Einzelgemeinden in
der je ithnen eigenen Art begegnet. Das Geheim-
nis Christi und der Kirche ist ja eine solche
Fiille, dass eine Teilhabe daran auf ganz ver-

schiedene Weise denkbar ist. Dabei besteht nie
die Gefahr, dass dieses erhabene Geheimnis
durch die mannigfach geprigten Ausdrucks-
formen ausgeschopft wiirde; im Gegenteil, eine
erschopfende Darstellung wird nie moglich
sein.

Auf dem Hintergrund dieser Uberlegungen
verstehen wir auch leicht, dass das Konzil den
Bestrebungen nach Uniformierung und Gleich-
schaltung ablehnend gegeniibersteht, und dies
auch im Bereich des Ordenswesens. Im «Dekret
tiber die zeitgemisse Erneuerung des Ordens-
lebens» weist es ausdriicklich darauf hin, dass
aus gottlichem Ratschluss eine bewunderns-
werte Mannigfaltigkeit religidser Gruppen ent-
stand, «die sehr dazu beitrug, dass die Kirche
nicht nur zu jedem guten Werk gertistet (vgl. 2
Tim 3, 17) und fiir den Dienst am Aufbau des
Leibes Christi (vgl. Eph 4, 12) bereit sei, son-
dern auch in den mannigfachen Gnadengaben
ithrer Kinder wie eine Braut fir ihren Mann
geschmiickt dastehe (vgl. Apk 21, 2) und durch
sie die vielgestaltige Weisheit Gottes kund-
werde» (vgl. Eph, 3, 10 [Art. 1]). Damit wird
nun aber zugleich auch das Dasein des Klo-
sters als Kirche im kleinen gerechtfertigt und
geschiitzt.

Obwohl sich das Kloster gerade bei der Eucha-
ristiefeier als Kirche im kleinen ganz in seiner
Eigenart darstellt, so muss sich gerade diese
Sondergestalt dadurch als echt erweisen, dass
sie vollig im Dienste der Gesamtkirche steht.
Es ist besonders das Werk des Heiligen Geistes,
der die Einzelgemeinden zum Dienst am Gan-
zen eint, worauf die «Konstitution iiber die
Kirche» hinweist und damit zugleich auch den
theologischen Ort des Klosters als Kirche im
kleinen aufzeigt: Der Heilige Geist «,teilt den
Einzelnen, wie er will’ (1 Kor 12, 11) seine
Gaben aus. .. fiir die Erneuverung und den ge-
deihlichen Ausbau der Kirche» (Art. 12), «er
fiithrt die Kirche in alle Wahrheit ein (vgl. Jo
16, 13), eint sie in Gemeinschaft und Dienst-
leistung, bereitet und lenkt sie durch die ver-






schiedenen hierarchischen und charismatischen
Gaben und schmiickt sie mit seinen Friichten
(vgl. Eph 4, 11—12; 1 Kor 12, 4; Gal 5, 22).
Durch die Kraft des Evangehums lasst er die
Kirche allzeit sich verjiingen, erneut sie immer-
fort und geleitet sie zur vollkommenen Vereini-
gung mit threm Brautigam. Denn der Geist und
die Braut sagen zum Herrn Jesus: ,Komm!»
(vgl. Apk 22,17 [Art. 4]).

Von der Profess als zweiter Tanfe ber gesehen

Gerade dieser Fithrung und Leitung durch den
Geist wird sich das Kloster als Kirche im klei-
nen in besonderer Weise 6ffnen und zur Ver-
figung halten miissen. In erster Linie sind na-
tirlich auch seine Glieder durch die heilige
Taufe der Siinde gestorben und damit Gott ge-
weiht und der Kirche sichtbar eingegliedert
worden. «Um aber reichere Frucht aus der
Taufgnade empfangen zu kdnnen», so sagt die
«Konstitution tber die Kirche» von jenem
Christgliubigen, der auf Grund der Geliibde
durch einen neuen und besonderen Titel auf
Gottes Dienst und Ehre hingeordnet wird, «will
er durch die Verpflichtung auf die evangeli-
schen Rite in der Kirche von den Hindernissen,
die thn von der Glut der Liebe und der Voll-
kommenbheit der Gottesverehrung zuriickhalten
konnten, frei werden und sich enger dem gott-
lichen Dienst weihen» (Art. 44). Die Glieder
der Kirche im kleinen sind somit durch die hei-
lige Eucharistie, durch die Taufe und die Be-
folgung der Rite mit dem Geheimnis der Kir-
che eng verbunden. Dabei besagt die Monchs-
weihe als zweite Taufe nicht bloss Anderung
des Lebens, sondern Umkehr, indem die Hin-
gabe an Gott durch die Geliibde besiegelt wird.
Aus dem Gesagten geht hervor, dass das Hei-
ligkeitsstreben im sogenannten Ritestand nicht
so sehr in seiner Besonderheit gegeniiber dem
allgemeinen Heiligkeitsstreben jedes Christen
hervorgestrichen werden soll. Der in der Taufe

von jedem Christen grundgelegte und auch ver-
sprochene christusférmige Lebenswandel soll
durch die Geliibde zur Vollendung gebracht
werden. Die Glieder der Kirche im kleinen
ringen in der kldsterlichen Lebensform um das
gleiche hohe Ideal, das jeder Weltchrist eben-
falls anzustreben hat. Die Eigenart des ver-
schiedenen Vorgehens bei diesem Bemihen
bringt bei beiden nichts wesentlich Neues zum
Gemeinsamen hinzu. Wohl aber muss jeder
Stand und jede Gruppe in der Kirche auf seine
Art das auszuprigen und zu entfalten suchen,
was die Kirche als ganze darzustellen hat, denn
das Heil, und damit auch die Heiligkeit, fliesst
in erster Linie nicht aus dem Besonderen, son-
dern ist ohne Zweifel Ausfluss der Gesamt-
kirche. Die evangelischen Rite, die in der Kir-
che im kleinen, im Kloster, befolgt werden,
sind ja zunichst der Kirche als ganzer anver-
traut worden. Hier sehen wir nun ganz deut-
lich, dass Kirche im kleinen nicht identisch ist
mit Sonderkirche, sondern als Teilkirche ver-
standen werden will, in der das Ganze gegen-
wirtig sein soll. Damit steht das Leben aus
den Sakramenten, die ja die lebenswichtigen
Organe der Kirche und daher auch der Kirche
im kleinen sind, vor den besonderen Frommig-
keitsiibungen, und die Heilige Schrift hat den
Vorrang vor jeder Ordensregel. Der Bedeutung
und der Berechtigung des Besonderen ist des-
halb durchaus keine Absage erteilt, aber es wird
auf den thm zukommenden Platz verwiesen.
Wenn wir das Kloster wirklich als Kirche im
kleinen betrachten wollen, so diirfen wir uns
dieser Feststellung nicht verschliessen. «Die
Rite diirfen auch nicht, wie die Bergpredigt
beweist, auf die drei klassischen Formen der
abendlindischen Tradition, Jungfriulichkeit,
Armut und Gehorsam, beschrinkt werden.
Man darf nicht behaupten, die Gebote richten
sich an alle, die Rite nur an einige Auserwihl-
te: auch die Rite werden nach den Worten
Christi selbst jedermann empfohlen, wenn auch
nur jene dieses Wort verstehen, denen der Va-



ter es gibt. In keiner Weise gestattet die Kirche
eine Diskriminierung zwischen einer oberen
Kategorie aus Monchen und Nonnen und der
Masse der Glaubigen, die sich recht und schlecht
mit Hilfe einer Elementarmoral, die sozusagen
zu herabgesetzten Preisen geboten wird, retten
konnen» (vgl. G. Philips, in der Herder-Aus-
gabe Vaticanum II/1, Geschichte des Entwurfs
der Konstitution iiber die Kirche — Entwurf
1963 — Seite 148).

Worin liegt nun wohl das Besondere der Kirche
im kleinen? Hier diirfen wir sicher auf den
Zeugnischarakter des Klosters hinweisen. Nach
der Konstitution tber die Kirche geben ja die
Ordensleute ganz allgemein «ein deutliches
und hervorragendes Zeugnis dafiir, dass die
Welt nicht ohne den Geist der Seligpreisungen
verklart und Gott dargebracht werden kann»
(Art. 31). Das Monchtum legt Zeugnis ab fir
das unauflosliche Gnadenbiindnis Christi mit
der Kirche; daher wird es als eschatologisches
Zeichen immer notwendig sein, das heisst als
ein Zeichen, welches das pilgernde Gottesvolk
auf die Endzeit hin verweist, da dieses Volk
hier keine bleibende Heimstatt hat.

Vom pilgernden Gottesvolk her gesehen

Dieser Gesichtspunkt des Zeugnisgebens ist
nun gerade sehr gut dazu angetan, uns die ir-
rige Auffassung zu nehmen, die obige Betrach-
tung schliesse eine Abwertung des Ordensstan-
des in sich. Im Gegenteil, er erhilt hier viel-
mehr eine iberaus wichtige Aufgabe. Ist nim-
lich die Kirche Jesu Christi nach der «Konsti-
tution Uber die Kirche» zusammengerufen,
«damit sie allen und jedem das sichtbare Heils-
zeichen . .. sei» (Art.9), so ist auch das Klo-
ster als Kirche im kleinen ganz besonders auf
diese Darstellung der Kirche verpflichtet «als
,das von der Einheit des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes her geeinte Volk’»
(Art. 4). Es wird also gemeinsam mit allen

Gldubigen, die das pilgernde Gottesvolk dar-
stellen, den Pfad des Glaubens, der Hoffnung
und der Liebe sowie aller Tugenden durch diese
Welt gehen; doch muss es diesen Weg auf
Grund der besonderen Verpflichtung auf die
evangelischen Rite mit letzter Konsequenz ge-
hen nach dem Beispiele Christi selbst. Nur so
kann es durch sein blosses Dasein bereits zu
einem wirksamen Zeichen werden fiir alle Pil-
ger auf dieser Erde.

Dieses zeichenhafte Zeugnisgeben weist seiner
Natur nach auf das noch Ausstehende hin, auf
die Vollendung, die erst in der Endzeit eintre-
ten wird. So rufen beispielsweise die Ordens-
leute nach dem «Dekret tiber die zeitgemisse
Erneuerung des Ordenslebens» mit dem Ge-
libde der Ehelosigkeit allen Christglaubigen
«jenen wunderbaren Ehebund in Erinnerung,
den Gott begriindet hat und der erst in der
kommenden Welt ganz offenbar wird, den
Ehebund der Kirche mit Christus, ithrem ein-
zigen Brautigam» (Art. 12). Auch nach der
«Konstitution tiber die Kirche» macht das Klo-
ster als Kirche im kleinen «die himmlischen
Giiter, die schon in dieser Zeit gegenwirtig
sind ... allen Gliubigen kund, bezeugt das
neue und ewige, in der Erlosung Christi erwor-
bene Leben und kiindigt die zukiinftige Auf-
erstehung und Herrlichkeit des Himmelreiches
an» (Art. 44); daher missen auch die Glieder
dieser Kirche im kleinen «sorgfaltig darauf
achten, dass durch sie die Kirche wirklich von
Tag zu Tag mehr den Gliubigen wie den Un-
gliubigen Christus sichtbar mache, wie er auf
dem Berg in der Beschauung weilt oder wie er
den Scharen das Reich Gottes verkiindigt oder
wie er die Kranken und Schwachen heilt. . .»
(Art. 46). Alle Menschen sollten also gerade
durch -diese «pilgernde Kerngruppe», wenn
man so sagen will, auf Christus aufmerksam
gemacht werden und zugleich auch auf jenen
Zustand, den wir am Ende der Zeiten einst zu
erreichen hoffen. Die Kirche im kleinen inmit-
ten des pilgernden Gottesvolkes lebt also



66

gleichsam ganz aus der grossen Bedringnis der
Wiederkunft des Herrn. Sie weiss nicht nur
um die letzten Dinge — darum zu wissen ist ja
Pflicht eines jeden Christen —, sondern das Le-
ben in ihr ist bereits eine Art «Einlibung» die-
ser letzten Dinge. Durch die Hilfe der Gnade
Gottes ist in dieser Gemeinschaft schon ein
Vorgreifen auf das jenseitige Dasein moglich,
wobei wir allerdings an die Worte Christi den-
ken miissen: «Wer es fassen kann, der fasse es»
(Mt 19, 12). In der Tat sind ja die Kldster im-
mer wieder als jene Statten betrachtet und be-
schrieben worden, an denen der wiederkom-
mende Christus umgiirtet und mit brennenden
Lampen in den Hinden erwartet wird und wo
stets der Ruf ertonen soll: Komm, Herr Jesus,
komm! Maranatha! (1 Kor 16, 22).

In Christus und in der Kirche ist die kiinfrige
Herrlichkeit bereits zu uns gekommen, und wir
tragen sie keimhaft in uns. «Bis es aber einen
neuen Himmel und eine neue Erde gibt, in de-
nen die Gerechtigkeit wohnt» (vgl. 2 Petr 3,
13), so sagt die «Konstitution iiber die Kirche»,
«tragt die pilgernde Kirche in ihren Sakra-
menten und Einrichtungen, da sie zu dieser
Weltzeit gehoren, die Gestalt dieser Welt, die
vergeht» (Art. 48). Diese weltférmige Gestalt,
die die Kirche und damit auch die Kirche im
kleinen infolge ihres Ganges durch die Ge-
schichte immer mitprigen wird, ist Ursache
manchen Fleckens und Spritzers geworden, die
der Kirche anhaften. Obwohl sie nie aus ihrer
Heiligkeit herausfallen wird noch kann, hat
ste sich doch auf dem Konzil immer wieder als
die Kirche der Siinder bekannt, was auch in
der «Konstitution tiber die Kirche» zum Aus-
druck kam: «Sie ist zugleich heilig und stets
der Reinigung bediirftig, sie geht immerfort
den Weg der Busse und Erneuerung» (Art. 8).
Obwohl das Kloster in besonderer Weise der
Heiligung der Kirche geweiht ist, wird es sich
doch als Kirche im kleinen und auf Grund sei-
ner iiberaus engen Gemeinschaft mit der pil-
gernden Kirche ebenfalls immer als Kirche der

Siinder fiihlen zum Troste aller tibrigen kamp-
fenden Pilger auf dem Weg zur Ewigkeit. Nir-
gendwo wird daher auch die Spannung so sehr
gespiirt und so schwer zu tragen sein, die an
sich in jedem echten Christenleben zu finden
ist, namlich die Spannung zwischen: in der
Welt und doch nicht von dieser Welt, zwischen
schon und noch nicht.

Schliesslich diirfen wir uns aber gerade hier
dankbar daran erinnern, dass sich viele Kloster
als Kirchen im kleinen unter den besonderen
Schutz der Gottesmutter gestellt haben. In
unserem Zusammenhang erhilt diese Tatsache
eine Uberraschend tiefe Bedeutung. Maria ist
Typus und Urbild der Kirche und — was hier
besonders wichtig ist — Zeichen der Hoffnung
und des Trostes fiir das pilgernde Gottesvolk
auf dessen miihseliger Wanderung. In Maria,
die bereits mit Leib und Seele in der Herrlich-
keit des Himmels weilt, wird uns der Mensch
gezeigt, wie er am Ende der Tage sein kann und
sein wird. Eine bessere Biirgschaft konnte uns
Gott nicht hinterlegen! So sagt denn auch die
«Konstitution iiber die Kirche»: «Wie die Mut-
ter Jesu, im Himmel schon mit Leib und Seele
verherrlicht, Bild und Anbeginn der in der
kommenden Weltzeit zu vollendenden Kirche
ist, so leuchtet sie auch hier auf Erden in der
Zwischenzeit bis zur Ankunft des Tages des
Herrn (vgl. 2 Petr 3, 10) als Zeichen der siche-
ren Hoffnung und des Trostes dem wandern-
den Gottesvolk voran» (Art. 68). Liesse sich
da fir die Kirche im kleinen ein besserer Trost
denken als der stindige Ausblick auf die in
Maria bereits angebrochene Herrlichkeit, der

auch wir einst teilhaftig werden?
P. Ambros



	Das Kloster als "Kirche im kleinen"

