
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Das Kloster als "Kirche im kleinen"

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


59

Das Kloster
als « Kirche im kleinen »

Jeder, der schon einmal Gelegenheit hatte,
verschiedene Klosteranlagen etwas näher zu
besichtigen, wird dabei bemerkt haben, dass bei
aller Verschiedenheit der jeweiligen
Gebäudeanordnungen die Kirche für gewöhnlich im
Mittelpunkt der Gebäulichkeiten steht. Schon
aus dieser rein äusserlichen Feststellung drängt
sich der Schluss auf, dass das Kloster wohl eine
sehr enge Beziehung zur Kirche haben muss,
wenn auch damit zunächst die Kirche aus Stein
und Holz gemeint ist. In Wirklichkeit ist diese
nach aussen in Erscheinung tretende Verbindung

von Kloster und Kirche ein Abbild der
inneren, gegenseitigen Beziehung. So sieht ja
auch die Liturgie im Bauwerk einer Kirche das
schöne Abbild jenes neuen Tempels Gottes, der
auf Christus als Fundament und Eckstein
erbaut ist. Die Getauften sind als lebendige
Bausteine in dieses Gebäude eingefügt. Für sich

genommen sind aber auch diese einzelnen Glieder

der Kirche selbst wieder Tempel Gottes,
«Tempel des Heiligen Geistes» (1 Kor 6, 19).
Obwohl jeder Christ auf diese Weise selber
Kirche ist, so wird er doch anderseits ganz
getragen von der Gesamtkirche, und er kann nur
Kirche sein, weil er eben Glied am wunderbaren

und geheimnisvollen Leib Christi ist.
Wenn wir nun vom Kloster als Kirche im kleinen

sprechen wollen, so müssen wir gleich hier
jene Missverständnisse beseitigen, die sich aus
einer solchen Sprechweise ergeben könnten.
Nicht etwa das Kloster trägt als eine Art Elite
die Kirche; vielmehr ist es eingebettet in den
Schoss der Kirche und wird von ihr getragen.
Gerade aus dieser Tatsache leitet das Konzil
im «Dekret über die zeitgemässe Erneuerung
des Ordenslebens» die Forderung ab, alle
Ordensinstitute und damit auch die Klöster «sollen

am Leben der Kirche teilnehmen und deren
Anstösse und Vorhaben entsprechend ihrem
besonderen Charakter sich zu eigen machen
und sie nach ihrem Vermögen fördern» (Art.
2 c). Kloster als Kirche im kleinen will auch
nicht besagen, dass wir da bereits das Bild der



6o

vollkommenen Kirche zu sehen bekommen,
also jene vollendete Gemeinschaft, die keiner
Reform mehr bedarf. Solch schwärmerischen
Auffassungen — die übrigens im Verlauf der
Kirchengeschichte hie und da vertreten wurden
ist die Kirche stets entschieden entgegengetreten.

Trotzdem lässt sich aber vom Kloster als Kirche

im kleinen sprechen. Wie diese Ausdrucksweise

zu verstehen ist und was sie für Folgen
mit sich bringt, dem wollen wir nun kurz
nachgehen. Es ist selbstverständlich, dass wir uns
da zunächst an die Regel des heiligen Benedikt
wenden, um festzustellen, ob sich dieser
Gedanke schon dort findet. Dann gilt es aber
auch, im Geiste des Konzils zu fragen, wie die
Klostergemeinde, als Familie um den Tisch der
heiligen Eucharistie geschart, Kirche im kleinen

wird, wie ferner die Gelübde als zweite
Taufe die Glieder des Klosters zur Verwirklichung

dieser kleinen Kirche ganz besonders
verpflichten und wie schliesslich die klösterliche

Gemeinschaft innerhalb des pilgernden
Gottesvolkes ebenfalls den Weg zur ewigen
Heimat in mühevoller Wanderschaft zu gehen
hat.

Von der Regel des heiligen Benedikt her
gesehen

Zunächst sind es gewisse Ausdrücke der heiligen

Regel, die uns ein Verständnis des Klosters
als Kirche im kleinen nahelegen. Da ist
beispielsweise die Rede vom Kloster als einem
«Leib», in den ein fremder Mönch nicht
eingegliedert werden soll, wenn er sich als
anspruchsvoll und mit Fehlern behaftet erweist
(Kp. 61). Dann spricht die Regel aber auch

von den «Gliedern» des Klosters, die alles
Notwendige erhalten sollen (Kp. 34). Wir brauchen
diese Ausdrücke — Leib und Glieder — nur zu
hören, so denken wir unwillkürlich an den
heiligen Paulus, der den Korinthern die Kirche

unter dem Bilde eines Leibes dargestellt hat,
dessen Haupt Christus ist; der einzelne ist Glied
dieses Leibes: «Ihr seid der Leib Christi und
im einzelnen Glieder» (1 Kor 12, 27). Dass es

sich hier um mehr als bloss zufällig gleiche
Worte handelt, darf man wohl mit Recht
annehmen.

Der heilige Benedikt nennt das Kloster dreimal
«Haus Gottes». Nun wissen wir aber, dass
nach der Sprechweise der Bibel jeder von uns
aufgefordert ist, an jenem Hause Gottes
mitzubauen, dessen Fundament Jesus Christus, der
lebendige Eckstein, ist (1 Kor 3, 11), das aus
lebendigen Steinen (1 Petr 2, 5), nämlich den
Getauften, erbaut wird und in dessen ständiges
Wachsen wir einbezogen sind. In diesem Hause
Gottes, worunter die Bibel die Kirche versteht,
soll nach dem heiligen Benedikt niemand durch
ungerechte Behandlung gekränkt oder verwirrt
werden (Kp. 31). Dieses Haus Gottes soll ferner

von Weisen weise verwaltet werden, und
zwar ist dies gesagt im Zusammenhang mit der
Aufnahme von Gästen, in denen immer Christus

gesehen werden soll (Kp. 53). Dieses Haus
Gottes braucht schliesslich auch einen würdigen
Vorsteher, der Vater genannt wird und der in
seiner Eigenschaft als Stellvertreter Christi das
Kloster leitet (Kp. 2). An anderen Stellen wird
er auch in Anlehnung an die Heilandstätigkeit
Christi Hirt der Herde, Meister der Jünger
sowie Arzt der Kranken und Schwachen genannt.
Daraus geht noch deutlicher hervor, dass das
Kloster als Haus Gottes im kleinen zu verwirklichen

hat, was Christus zur Rettung der Menschen

im grossen begründet hat.
So ist es nicht verwunderlich, dass der heilige
Benedikt seine klösterliche Familie ausdrücklich

zur Nachahmung der urchristlichen
Gemeinde von Jerusalem auffordert. Er führt in
der Regel jene Stellen aus der Apostelgeschichte
an, die das Leben der jungen Kirche schildern.
Im Kloster soll gleichsam die Urkirche in ihrer
Reinheit und Strahlungskraft — wie sie den
Anfängen ja immer eigen sind — durch die Zeit



61

gehen. Schon vor dem heiligen Benedikt hat
der grosse Bischof Augustinus in der vom
Heiligen Geist erfüllten Urgemeinde die erste
klösterliche Gemeinschaft gesehen und in der
Erklärung des 132. Psalmes mit herrlichen Worten

darauf hingewiesen: «Sie sind es, die zuerst
in Eintracht beisammen wohnten. Sie verkauften

all ihren Besitz und legten den Erlös den
Aposteln zu Füssen, wie es in der
Apostelgeschichte (2, 45 und 4, 35) heisst. Sie hatten

— heisst es (Apg 4, 32) — ,ein Herz und
eine Seele' für Gott.. Sie haben es zuerst
vernommen, doch nicht allein. Denn diese Liebe
und Eintracht unter Brüdern hat nicht bei ihnen
Halt gemacht. Auch auf spätere Geschlechter
hat sich dieser frohe Liebesjubel und das
gottgemachte Gelöbnis (die Mönchsprofess)
vererbt.» Dieses Vermächtnis führt der heilige
Benedikt in seiner Regel weiter und verweist die
Mönche auf die Lebensweise der ersten Christen

in Jerusalem, zunächst im Kp. 33, wo es

um die Frage geht, ob die Mönche etwas zu
eigen haben dürfen: «Und alles sei allen
gemeinsam, wie geschrieben steht (Apg 4, 32);
und keiner nenne etwas sein eigen oder nehme
sich etwas heraus.» Gleich im folgenden Kapitel

34 spielt der heilige Mönchsvater von neuem
auf die Zustände der jungen Kirche an und
stellt sie als Vorbild hin; hier geht es darum,
ob alle das Notwendige gleichmässig erhalten
sollen; in Anlehnung an Apg. 4, 35: «Es ward
den einzelnen zugeteilt, wie ein jeder bedurfte»,
sagt der heilige Benedikt: «Damit sagen wir
nicht, dass ein Ansehen der Person gelte — was
ferne sei —, sondern eine Berücksichtigung der
Schwächen. Wer nun weniger braucht, danke
Gott dafür und sei nicht gekränkt.» Schliesslich

muss aber auch der Abt als Vorsteher der
Kirche im kleinen obigen Vers aus der
Apostelgeschichte ständig vor Augen behalten; in
Nachahmung dieses urkirchlichen Grundsatzes
soll er «die Schwächen der Bedürftigen
berücksichtigen, nicht den bösen Willen der
Missgünstigen» (Kp. 55).

Trotz dieser nur knappen Hinweise auf einige
Stellen der heiligen Regel dürfen wir wohl
folgern, dass der Gedanke, das Kloster sei Kirche
im kleinen, darin nicht völlig unbekannt ist,
wenn auch nie ausdrücklich davon die Rede
ist. Jedenfalls haben die biblischen Bilder der
Kirche und auch die bereits praktisch gelebte
Kirche der christlichen Frühzeit ihre Spuren
deutlich in der Regel Benedikts zurückgelassen.
Was bei flüchtigem Hinsehen mit blosser
Wortgleichheit abgetan werden könnte, ist in
Wirklichkeit schon gelebte Kirche im kleinen, und
um diese Feststellung ging es uns ja hier
zunächst. Wie nun diese Tatsache erklärt werden
soll, davon ist im folgenden die Rede.

Von der Feier der heiligen Eucharistie her
gesehen

Wie wir gesehen haben, hat das Kloster die
schöne Aufgabe, der Urgemeinde von Jerusalem

nachzueifern. Dieser Sendung wird es aber
erst dann voll gerecht, wenn es die Feier der
heiligen Eucharistie in den Mittelpunkt dieser
Bemühungen stellt. Schon die Ürkirche ist
nämlich, wie die «Liturgiekonstitution» sagt,
am ersten Wochentag zusammengekommen,
«um das Wort Gottes zu hören, an der
Eucharistiefeier teilzunehmen und so des Leidens, der
Auferstehung und der Herrlichkeit des Herrn
Jesus zu gedenken und Gott dankzusagen» (Art.
106). In der Tat tritt ja heute die Klosterfamilie

täglich zusammen, um in gemeinsamer
Feier das heilige Messopfer darzubringen, was
übrigens dann in besonders sinnvoller Weise
geschieht, wenn diese heiligste Handlung in
Form der Konzelebration vollzogen wird. Dieses

Messopfer ist das Opfer der Kirche, und
zwar so sehr, dass selbst die noch so «private»
Messe eines Priesters Opfer der Kirche bleibt;
in der heiligen Kommunion geschieht die
immer tiefere Eingliederung in den geheimnisvollen

Leib Christi. So nennt die Liturgiekonsti-



6z

tution das heilige Messopfer mit Recht «das
Sakrament huldvollen Erbarmens, das Zeichen
der Einheit, das Band der Liebe» (Art. 47); es

ist Mittelpunkt und Kraftquelle jedes einzelnen

Tages im Klosterleben, und gerade hier
stossen wir auf den tiefsten Grund, warum man
überhaupt vom Kloster als einer Kirche im
kleinen sprechen darf.
Die «Konstitution über die Kirche» weist uns
klar darauf hin, dass die allumfassende Kirche
Christi «wahrhaft in allen rechtmässigen
Ortsgemeinschaften der Gläubigen anwesend» ist
(Art. 26), mag auch diese Gemeinschaft noch
so arm und klein sein oder gar in der Zerstreuung

leben. Im gleichen Sinne bestätigt die
«Liturgiekonstitution», «dass die Kirche auf eine
vorzügliche Weise dann sichtbar wird, wenn
das ganze heilige Gottesvolk voll und tätig
an denselben liturgischen Feiern, besonders an
derselben Eucharistiefeier, teilnimmt: in Einheit

des Gebetes und an dem einen Altar»
(Art. 41). Wo immer also die heilige Eucharistie

gefeiert wird, da wird die Gesamtkirche in
der einzelnen Gemeinde gegenwärtig, und zwar
in der Gestalt der jeweiligen Gemeinde. Ist
nun die Klosterfamilie um den Tisch des Herrn
versammelt, so wird in dieser Gemeinschaft die

ganze Kirche gegenwärtig als Kirche im kleinen.

In diesem Sinne ist es sicher angängig,
unseren Blick von der Bischofs- und
Pfarrkirche, durch die in erster Linie die Kirche
sichtbar wird, auf die Klosterkirche zu richten.
Ein kleiner Vergleich kann uns diesen Gedanken

etwas verdeutlichen: der blendend weisse
Sonnenstrahl kann von uns nur gesehen werden,

wenn er durch ein Prisma geleitet und
dadurch gebrochen wird; dann aber tritt er uns
in der Gestalt der verschiedensten Farben
entgegen. Ähnlich wird für uns die Gesamtkirche
erst dann «handgreiflich» fassbar, wenn sie

uns in den verschiedensten Einzelgemeinden in
der je ihnen eigenen Art begegnet. Das Geheimnis

Christi und der Kirche ist ja eine solche
Fülle, dass eine Teilhabe daran auf ganz ver¬

schiedene Weise denkbar ist. Dabei besteht nie
die Gefahr, dass dieses erhabene Geheimnis
durch die mannigfach geprägten Ausdrucksformen

ausgeschöpft würde; im Gegenteil, eine
erschöpfende Darstellung wird nie möglich
sein.
Auf dem Hintergrund dieser Überlegungen
verstehen wir auch leicht, dass das Konzil den
Bestrebungen nach Uniformierung und
Gleichschaltung ablehnend gegenübersteht, und dies
auch im Bereich des Ordenswesens. Im «Dekret
über die zeitgemässe Erneuerung des Ordenslebens»

weist es ausdrücklich darauf hin, dass

aus göttlichem Ratschluss eine bewundernswerte

Mannigfaltigkeit religiöser Gruppen
entstand, «die sehr dazu beitrug, dass die Kirche
nicht nur zu jedem guten Werk gerüstet (vgl. 2
Tim 3, 17) und für den Dienst am Aufbau des
Leibes Christi (vgl. Eph 4, 12) bereit sei,
sondern auch in den mannigfachen Gnadengaben
ihrer Kinder wie eine Braut für ihren Mann
geschmückt dastehe (vgl. Apk 21, 2) und durch
sie die vielgestaltige Weisheit Gottes
kundwerde» (vgl. Eph, 3, 10 [Art. 1]). Damit wird
nun aber zugleich auch das Dasein des Klosters

als Kirche im kleinen gerechtfertigt und
geschützt.
Obwohl sich das Kloster gerade bei der
Eucharistiefeier als Kirche im kleinen ganz in seiner
Eigenart darstellt, so muss sich gerade diese

Sondergestalt dadurch als echt erweisen, dass
sie völlig im Dienste der Gesamtkirche steht.
Es ist besonders das Werk des Heiligen Geistes,
der die Einzelgemeinden zum Dienst am Ganzen

eint, worauf die «Konstitution über die
Kirche» hinweist und damit zugleich auch den
theologischen Ort des Klosters als Kirche im
kleinen aufzeigt: Der Heilige Geist «,teilt den
Einzelnen, wie er will' (1 Kor 12, 11) seine
Gaben aus. für die Erneuerung und den
gedeihlichen Ausbau der Kirche» (Art. 12), «er
führt die Kirche in alle Wahrheit ein (vgl. Jo
16, 13), eint sie in Gemeinschaft und
Dienstleistung, bereitet und lenkt sie durch die ver-





64

schiedenen hierarchischen und charismatischen
Gaben und schmückt sie mit seinen Früchten
(vgl. Eph 4, 11—12; 1 Kor 12, 4; Gal 5, 22).
Durch die Kraft des Evangeliums lässt er die
Kirche allzeit sich verjüngen, erneut sie immerfort

und geleitet sie zur vollkommenen Vereinigung

mit ihrem Bräutigam. Denn der Geist und
die Braut sagen zum Herrn Jesus: ,Komm!'»
(vgl. Apk 22, 17 [Art. 4]).

Von der Profess als zweiter Taufe her gesehen

Gerade dieser Führung und Leitung durch den
Geist wird sich das Kloster als Kirche im kleinen

in besonderer Weise öffnen und zur
Verfügung halten müssen. In erster Linie sind
natürlich auch seine Glieder durch die heilige
Taufe der Sünde gestorben und damit Gott
geweiht und der Kirche sichtbar eingegliedert
worden. «Um aber reichere Frucht aus der
Taufgnade empfangen zu können», so sagt die
«Konstitution über die Kirche» von jenem
Christgläubigen, der auf Grund der Gelübde
durch einen neuen und besonderen Titel auf
Gottes Dienst und Ehre hingeordnet wird, «will
er durch die Verpflichtung auf die evangelischen

Räte in derKirche von den Hindernissen,
die ihn von der Glut der Liebe und der
Vollkommenheit der Gottesverehrung zurückhalten
könnten, frei werden und sich enger dem
göttlichen Dienst weihen» (Art. 44). Die Glieder
der Kirche im kleinen sind somit durch die heilige

Eucharistie, durch die Taufe und die
Befolgung der Räte mit dem Geheimnis der Kirche

eng verbunden. Dabei besagt die Mönchsweihe

als zweite Taufe nicht bloss Änderung
des Lebens, sondern Umkehr, indem die Hingabe

an Gott durch die Gelübde besiegelt wird.
Aus dem Gesagten geht hervor, dass das
Heiligkeitsstreben im sogenannten Rätestand nicht
so sehr in seiner Besonderheit gegenüber dem
allgemeinen Heiligkeitsstreben jedes Christen
hervorgestrichen werden soll. Der in der Taufe

von jedem Christen grundgelegte und auch
versprochene christusförmige Lebenswandel soll
durch die Gelübde zur Vollendung gebracht
werden. Die Glieder der Kirche im kleinen
ringen in der klösterlichen Lebensform um das

gleiche hohe Ideal, das jeder Weltchrist ebenfalls

anzustreben hat. Die Eigenart des
verschiedenen Vorgehens bei diesem Bemühen
bringt bei beiden nichts wesentlich Neues zum
Gemeinsamen hinzu. Wohl aber muss jeder
Stand und jede Gruppe in der Kirche auf seine
Art das auszuprägen und zu entfalten suchen,
was die Kirche als ganze darzustellen hat, denn
das Heil, und damit auch die Heiligkeit, fliesst
in erster Linie nicht aus dem Besonderen,
sondern ist ohne Zweifel Ausfluss der Gesamtkirche.

Die evangelischen Räte, die in der Kirche

im kleinen, im Kloster, befolgt werden,
sind ja zunächst der Kirche als ganzer anvertraut

worden. Hier sehen wir nun ganz deutlich,

dass Kirche im kleinen nicht identisch ist
mit Sonderkirche, sondern als Teilkirche
verstanden werden will, in der das Ganze
gegenwärtig sein soll. Damit steht das Leben aus
den Sakramenten, die ja die lebenswichtigen
Organe der Kirche und daher auch der Kirche
im kleinen sind, vor den besonderen
Frömmigkeitsübungen, und die Heilige Schrift hat den

Vorrang vor jeder Ordensregel. Der Bedeutung
und der Berechtigung des Besonderen ist
deshalb durchaus keine Absage erteilt, aber es wird
auf den ihm zukommenden Platz verwiesen.
Wenn wir das Kloster wirklich als Kirche im
kleinen betrachten wollen, so dürfen wir uns
dieser Feststellung nicht verschliessen. «Die
Räte dürfen auch nicht, wie die Bergpredigt
beweist, auf die drei klassischen Formen der
abendländischen Tradition, Jungfräulichkeit,
Armut und Gehorsam, beschränkt werden.
Man darf nicht behaupten, die Gebote richten
sich an alle, die Räte nur an einige Auserwählte:

auch die Räte werden nach den Worten
Christi selbst jedermann empfohlen, wenn auch
nur jene dieses Wort verstehen, denen der Va-



65

ter es gibt. In keiner Weise gestattet die Kirche
eine Diskriminierung zwischen einer oberen
Kategorie aus Mönchen und Nonnen und der
Masse der Gläubigen, die sich recht und schlecht
mit Hilfe einer Elementarmoral, die sozusagen
zu herabgesetzten Preisen geboten wird, retten
können» (vgl. G. Philips, in der Herder-Ausgabe

Vaticanum II/l, Geschichte des Entwurfs
der Konstitution über die Kirche — Entwurf
1963 — Seite 148).
Worin liegt nun wohl das Besondere der Kirche
im kleinen? Hier dürfen wir sicher auf den
Zeugnischarakter des Klosters hinweisen. Nach
der Konstitution über die Kirche geben ja die
Ordensleute ganz allgemein «ein deutliches
und hervorragendes Zeugnis dafür, dass die
Welt nicht ohne den Geist der Seligpreisungen
verklärt und Gott dargebracht werden kann»
(Art. 31). Das Mönchtum legt Zeugnis ab für
das unauflösliche Gnadenbündnis Christi mit
der Kirche; daher wird es als eschatologisches
Zeichen immer notwendig sein, das heisst als
ein Zeichen, welches das pilgernde Gottesvolk
auf die Endzeit hin verweist, da dieses Volk
hier keine bleibende Heimstatt hat.

Vom pilgernden Gottesvolk her gesehen

Dieser Gesichtspunkt des Zeugnisgebens ist
nun gerade sehr gut dazu angetan, uns die
irrige Auffassung zu nehmen, die obige Betrachtung

schliesse eine Abwertung des Ordensstandes

in sich. Im Gegenteil, er erhält hier
vielmehr eine überaus wichtige Aufgabe. Ist nämlich

die Kirche Jesu Christi nach der «Konstitution

über die Kirche» zusammengerufen,
«damit sie allen und jedem das sichtbare
Heilszeichen sei» (Art. 9), so ist auch das Kloster

als Kirche im kleinen ganz besonders auf
diese Darstellung der Kirche verpflichtet «als
,das von der Einheit des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes her geeinte Volk'»
(Art. 4). Es wird also gemeinsam mit allen

Gläubigen, die das pilgernde Gottesvolk
darstellen, den Pfad des Glaubens, der Hoffnung
und der Liebe sowie aller Tugenden durch diese
Welt gehen; doch muss es diesen Weg auf
Grund der besonderen Verpflichtung auf die
evangelischen Räte mit letzter Konsequenz
gehen nach dem Beispiele Christi selbst. Nur so
kann es durch sein blosses Dasein bereits zu
einem wirksamen Zeichen werden für alle Pilger

auf dieser Erde.
Dieses zeichenhafte Zeugnisgeben weist seiner
Natur nach auf das noch Ausstehende hin, auf
die Vollendung, die erst in der Endzeit eintreten

wird. So rufen beispielsweise die Ordensleute

nach dem «Dekret über die zeitgemässe
Erneuerung des Ordenslebens» mit dem
Gelübde der Ehelosigkeit allen Christgläubigen
«jenen wunderbaren Ehebund in Erinnerung,
den Gott begründet hat und der erst in der
kommenden Welt ganz offenbar wird, den
Ehebund der Kirche mit Christus, ihrem
einzigen Bräutigam» (Art. 12). Auch nach der
«Konstitution über die Kirche» macht das Kloster

als Kirche im kleinen «die himmlischen
Güter, die schon in dieser Zeit gegenwärtig
sind allen Gläubigen kund, bezeugt das

neue und ewige, in der Erlösung Christi erworbene

Leben und kündigt die zukünftige
Auferstehung und Herrlichkeit des Himmelreiches
an» (Art. 44); daher müssen auch die Glieder
dieser Kirche im kleinen «sorgfältig darauf
achten, dass durch sie die Kirche wirklich von
Tag zu Tag mehr den Gläubigen wie den
Ungläubigen Christus sichtbar mache, wie er auf
dem Berg in der Beschauung weilt oder wie er
den Scharen das Reich Gottes verkündigt oder
wie er die Kranken und Schwachen heilt. .»
(Art. 46). Alle Menschen sollten also gerade
durch 'diese «pilgernde Kerngruppe», wenn
man so sagen will, auf Christus aufmerksam
gemacht werden und zugleich auch auf jenen
Zustand, den wir am Ende der Zeiten einst zu
erreichen hoffen. Die Kirche im kleinen inmitten

des pilgernden Gottesvolkes lebt also



66

gleichsam ganz aus der grossen Bedrängnis der
Wiederkunft des Herrn. Sie weiss nicht nur
um die letzten Dinge — darum zu wissen ist ja
Pflicht eines jeden Christen —, sondern das
Leben in ihr ist bereits eine Art «Einübung» dieser

letzten Dinge. Durch die Hilfe der Gnade
Gottes ist in dieser Gemeinschaft schon ein
Vorgreifen auf das jenseitige Dasein möglich,
wobei wir allerdings an die Worte Christi denken

müssen: «Wer es fassen kann, der fasse es»

(Mt 19, 12). In der Tat sind ja die Klöster
immer wieder als jene Stätten betrachtet und
beschrieben worden, an denen der wiederkommende

Christus umgürtet und mit brennenden
Lampen in den Händen erwartet wird und wo
stets der Ruf ertönen soll: Komm, Herr Jesus,
komm! Maranatha! (1 Kor 16, 22).
In Christus und in der Kirche ist die künftige
Herrlichkeit bereits zu uns gekommen, und wir
tragen sie keimhaft in uns. «Bis es aber einen
neuen Himmel und eine neue Erde gibt, in
denen die Gerechtigkeit wohnt» (vgl. 2 Petr 3,
13), so sagt die «Konstitution über die Kirche»,
«trägt die pilgernde Kirche in ihren
Sakramenten und Einrichtungen, da sie zu dieser
Weltzeit gehören, die Gestalt dieser Welt, die
vergeht» (Art. 48). Diese weltförmige Gestalt,
die die Kirche und damit auch die Kirche im
kleinen infolge ihres Ganges durch die
Geschichte immer mitprägen wird, ist Ursache
manchen Fleckens und Spritzers geworden, die
der Kirche anhaften. Obwohl sie nie aus ihrer
Heiligkeit herausfallen wird noch kann, hat
sie sich doch auf dem Konzil immer wieder als
die Kirche der Sünder bekannt, was auch in
der «Konstitution über die Kirche» zum
Ausdruck kam: «Sie ist zugleich heilig und stets
der Reinigung bedürftig, sie geht immerfort
den Weg der Busse und Erneuerung» (Art. 8).
Obwohl das Kloster in besonderer Weise der
Heiligung der Kirche geweiht ist, wird es sich
doch als Kirche im kleinen und auf Grund seiner

überaus engen Gemeinschaft mit der
pilgernden Kirche ebenfalls immer als Kirche der

Sünder fühlen zum Tröste aller übrigen
kämpfenden Pilger auf dem Weg zur Ewigkeit.
Nirgendwo wird daher auch die Spannung so sehr

gespürt und so schwer zu tragen sein, die an
sich in jedem echten Christenleben zu finden
ist, nämlich die Spannung zwischen: in der
Welt und doch nicht von dieser Welt, zwischen
schon und noch nicht.
Schliesslich dürfen wir uns aber gerade hier
dankbar daran erinnern, dass sich viele Klöster
als Kirchen im kleinen unter den besonderen
Schutz der Gottesmutter gestellt haben. In
unserem Zusammenhang erhält diese Tatsache
eine überraschend tiefe Bedeutung. Maria ist
Typus und Urbild der Kirche und — was hier
besonders wichtig ist — Zeichen der Hoffnung
und des Trostes für das pilgernde Gottesvolk
auf dessen mühseliger Wanderung. In Maria,
die bereits mit Leib und Seele in der Herrlichkeit

des Himmels weilt, wird uns der Mensch
gezeigt, wie er am Ende der Tage sein kann und
sein wird. Eine bessere Bürgschaft könnte uns
Gott nicht hinterlegen! So sagt denn auch die
«Konstitution über die Kirche»: «Wie die Mutter

Jesu, im Himmel schon mit Leib und Seele
verherrlicht, Bild und Anbeginn der in der
kommenden Weltzeit zu vollendenden Kirche
ist, so leuchtet sie auch hier auf Erden in der
Zwischenzeit bis zur Ankunft des Tages des

Herrn (vgl. 2 Petr 3, 10) als Zeichen der sicheren

Hoffnung und des Trostes dem wandernden

Gottesvolk voran» (Art. 68). Liesse sich
da für die Kirche im kleinen ein besserer Trost
denken als der ständige Ausblick auf die in
Maria bereits angebrochene Herrlichkeit, der
auch wir einst teilhaftig werden?

P. Ambros


	Das Kloster als "Kirche im kleinen"

