
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Das Werk, dem nichts vorgezogen werden soll

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54

Das Werk,
dem nichts vorgezogen
werden soll

Wenn wir das mönchische Schaffen verstehen
wollen, so dürfen wir nicht mit weltlichen
Masstäben messen, denn der Heilige von Monte
Cassino wollte kein wissenschaftliches
Forschungsinstitut mit Ruf und Ansehen gründen,
in welchem hohe Gehälter und geschätzte
Diplome ausgestellt werden; er wollte auch keine
Musterfarm mit wirtschaftlichem und
finanziellem Höchstertrag einrichten, auf welcher
die Mönche einfach Knechte seien. Hätte der
Mönchsvater dies bezweckt, würde er im 57.
Kapitel seiner Regel — Von den Handwerkern
im Kloster — nicht schreiben: «Wenn sich einer
von den Brüdern wegen seiner Kenntnisse im
Handwerk überhebt, weil er glaubt, dem Kloster

zu nützen, so nehme man ihn weg von dieser

Beschäftigung.» Sondern er hatte die
Absicht, «eine Schule für den Dienst des Herrn
einzurichten» (Prolog).
Um diesen Dienst entsprechend erfüllen zu
können, gibt der Heilige seinen Brüdern
verschiedene «Werkzeuge der geistlichen Kunst»
in die Hand. Gebraucht sie der Mönch Tag und
Nacht, ohne zu ermüden (Regel c. 4) und
liefert er sie dann am Tage des Gerichtes wieder
ab, so wird ihm jener Lohn ausbezahlt, den
der Herr selbst verheissen hat: «Was kein Auge
je gesehen und kein Ohr gehört, das hat Gott
denen bereitet, die ihn lieben» (1 Kor 2, 9).
Unter allen Werken, die der Mönch in dieser
Schule für den Herrn verrichtet, ist das «Opus
Dei» das vorzüglichste. Darauf ist alles andere
hingeordnet, von welcher Grundhaltung wir
auch ausgehen, ob von der Ehrfurcht, dem
Gehorsam, der Demut oder der Liebe. Alle diese

Haltungen finden im Gottesdienst ihre deutliche

Auswirkung und geben ihm das
Gepräge. Das zeigen vor allem die Kapitel der
Regel, in denen der heilige Benedikt über Geist
und Haltung beim Gebete spricht (Rg 19/20).
Dieses «Opus Dei» steht im Mittelpunkt des
Lebens- und Tageslaufes. Benedikt geht sogar
soweit, dass er sagt, es dürfe ihm nichts
vorgezogen werden (Rg 43). Diese Forderung darf



55

aber nicht dahin verstanden werden, dass das

«OpusDei» gewissermassen der Stiftungszweck
des benediktinischen Mönchtums sei, wie etwa
ursprünglich das Predigtamt für ein Mitglied
des Predigerordens, sondern es ist das erste Mittel

— eben das vorzüglichste Werk — dem
Dienst in der Schule des Herrn gerecht zu werden.

Aber es ist für den heiligen Mönchsvater
doch von solcher Wichtigkeit, dass es für den
Neuankommenden zum Prüfstein wird, denn
der Novize soll besonders geprüft werden, «ob
er Eifer für das Opus Dei hat» (Rg 58).
Mit «Opus Dei» bezeichnet Benedikt den
Gottesdienst, die Liturgie. Liturgie aber ist nichts
anderes als die stets sich erneuernde Verwirklichung

des Heilswerkes Christi in einer
Gemeinde und durch eine Gemeinde. Liturgie ist
also ein Werk, ein heiliges Tun, ein göttliches
Werk.
Benedikt nennt sie in einem doppelten Sinn ein
Werk Gottes. Einmal ist sie das heilige Werk
des erlösten Menschen, das er vor Gott und für
Gott darbringt und tut. Gerade diese Sicht
erklärt uns, warum in der Ordnung des mönchischen

Tageslaufes der Gedanke des «schuldigen
Dienstes» (Rg 16/50) als Arbeit für Gott so
stark betont wird. Das «Opus Dei» soll aber
nicht nur ein schuldiger und mühevoller Dienst,
sondern vor allem ein froher Dienst sein. Darum

nennt es der heilige Gesetzgeber auch
«Lobpreis», der singend gefeiert wird (Rg 16).
Anderseits aber ist die Liturgie das Werk des
erlösenden und heiligenden Gottes, das Er an
der Kirche, an der Gemeinde und durch sie

tut.
Solche Werke, in denen Gott durch seine Kirche

tätig ist, sind die Feier des heiligen Opfers,
die Spendung der Sakramente, der Vollzug des
Kirchenjahres und die Feier der Tagzeiten.
Durch sie wird der Mensch geheiligt. Sie heben
die Seele in eine höhere Sphäre, in jene Welt
der himmlischen Liturgie, von der der heilige
Johannes im vierten und fünften Kapitel seiner

Geheimen Offenbarung spricht.

Weil das Gotteslob hier auf Erden Vorspiel der
ewigen Liturgie vor dem göttlichen Lamme ist
und also mit entsprechender Würde vollzogen
werden muss, spricht Benedikt in seiner Regel
(c. 19) auch über die seelische Haltung der
Mönche beim Chorgebet.
«Grundlage jeglichen Gebetes ist der Glaube
an die Gegenwart Gottes, die nicht erst zu
schaffen ist, sondern im Glauben jederzeit,
besonders aber während des Chorgebetes be-
wusst aufgenommen werden muss. Damit der
persönliche und im Glauben erfasste Gott als
der eigentlich Handelnde während des Gebetes
wirken kann, muss sich Herz, Geist und Seele
des Mönches öffnen und dem göttlichen Wirken

überlassen» (1).
Das geschieht eben dann — wie Benedikt sagt
—, wenn der Mönch «eingedenk ist der Worte
der Schrift: ,Dienet dem Herrn in Furcht',
,lobsinget weise' und ,im Angesicht der Engel
will ich dir lobsingen'. Erwägen wir also, welches

Benehmen wir der Gegenwart Gottes
schuldig sind und verhalten wir uns beim Singen

im Chore so, dass unsere Seele mit unserer
Stimme im Einklang steht» (Rg 19).
«Gottesfurcht, Empfinden für Gottes Grösse
und gleichzeitige Erkenntnis der eigenen Kleinheit

als ,Anfang aller Weisheit' und sich
eingereiht wissen in die Chöre der Engel, ,mit
denen uns (der Herr) einstimmen lassen möge und
voller Ehrfurcht bekennen: ,Heilig, Heilig,
Heilig' (Präfationsschluss), das sind die Merkmale,

die Benedikt vom guten Chorgebet
erwartet» (2).
Es stellt sich nun noch die Frage, aus welchen
Quellen der Mönch für dieses unmittelbare
Stehen vor Gott schöpft.
Viele moderne Menschen können es nicht recht
fassen, warum der Mönch gerade ausgerechnet
sich mit diesen oft langatmigen und dazu noch
alttestamentlichen Liedern — den Psalmen —
gleichsam abplagen muss; sie ziehen im Gebetsleben

freie, ungebundene, persönlich formulierte

Gebete vor, denn durch festliegende, vor-



56

gegebene Texte glauben sie sich zu sehr
gebunden.

Diesem freien, inneren Gebet steht der Gottesmann

durchaus nicht fremd gegenüber. Bleibt
doch dem Mönch, wenn er für sich beten will,
stets die Möglichkeit offen, zur Kirche zu
gehen und zu beten, «nicht mit lauter Stimme,
sondern unter Tränen und mit Inbrunst des

Herzens» (Rg 52).
Wenn aber die Mönche als «Kirche im kleinen»
vor Gott stehen und ihm lobsingen, so kommt
es dem heiligen Benedikt vor allem darauf an,
dass dies mit Worten geschehe, die Gott zum
Urheber haben. Deshalb gibt er seinen Mönchen

die Psalmen. Er zieht sie allen Erzeugnissen

nur menschlichen Geistes vor, denn nicht
die Armut unseres Herzens, sondern der Reichtum

des Wortes Gottes soll unser Gebet bestimmen.

Benedikt, der ja die Gabe aussergewöhn-
licher Beschauung besass, hatte eben erfasst,
dass zum «Worte Gottes nicht nur das Wort
gehört, das er uns zu sagen hat, sondern auch
das Wort, das er von uns hören will, weil es

das Wort seines lieben Sohnes ist» (3).
Von diesem göttlichen Wort soll jede Seele
erfasst werden, denn eben dieses vom Gottesgeist
geformte und mit Gotteskraft erfüllte Wort ist
der Reichtum des christlichen Beters.
Benedikt versteht in seiner Regel unter «Opus
Dei» unmittelbar wohl nur das gemeinsame
Chorgebet. Der Sinn dieses Wortes hat sich
aber im Laufe der Zeit geweitet, so dass er nun
das ganze sakramentale Leben der Kirche um-
schliesst, vor allem das eucharistische Opfer.
Deshalb gehört es auch zum «Opus Dei», dass
sich die Mönche täglich zum heiligen Opfer um
den Altar versammeln. Dies ist das wichtigste
Werk des Tages, Quelle und Ziel aller anderen
Gebetszeiten. Da — vor allem, wenn dieses

heilige Geschehen als Konzelebration gefeiert
wird — erfüllen sie am sichtbarsten das Wort
der Apostelgeschichte: «Sie verharrten in der
Gemeinschaft des Brotbrechens» (Apg 2, 46).
Und Abt Maurus Wolter betont, dass dieses

«hochheilige Opfer Quelle jeglicher Hingabe
an Gott, Mittelpunkt und Krönung des gesamten

Kultes» ist. Die innere geheimnisvolle
Beziehung», sagt Abt Maurus weiter, «die
zwischen dem Opfer des Altares und des Lobes
besteht, sollen die Mönche voll Freude
wahrnehmen und das Opfer Jesu Christi als die
kraftvollste Erfüllung ihres eigenen Dienstes
Gott darbringen.»
Und also wird aus dem «Opus Dei» als «Werk
für Gott» das Werk Gottes am Menschen. Es
wird ein kraftvolles Tun in Christus Jesus,
eine «gnadenvolle Teilnahme am Erlösungswerk,

ein Erfülltwerden mit Christi Kraft zum
Kampf, zum Opfer, zum Sieg» (4).
Bei allem dürfen wir aber ein Moment nicht
vergessen: Der Mönch leistet diesen Dienst
nicht aus egoistischen Gründen. Er handelt
nicht nach dem Grundsatz «Rette deine Seele».
Auch er ist — obwohl er «in der Abgeschiedenheit

des Klosters» lebt — mitverantwortlich
für das Heil der Welt. Darauf hat Pius

XII. in seinem Rundschreiben «Mediator Dei»
besonders hingewiesen, wenn er betont, dass
das Chorgebet «das Gebet des mystischen Leibes

Christi ist, das an Gott gerichtet wird im
Namen aller Christen und zu ihrem Wohle...»
Und jüngst machte auch das zweite vatikanische

Konzil darauf aufmerksam, wenn es in der
Konstitution über die Kirche sagt, dass der
Mönch, der ja in besonderer Weise durch die
Gelübde mit der Kirche und ihrem Geheimnis
verbunden ist, auch in seinem geistlichen
Leben für das Wohl der ganzen Kirche besorgt
sein muss (vgl. VI, 44). Jedes andere Handeln
wäre Flucht vor der ihm aufgetragenen
Verantwortung um das Reich Gottes in der Welt.
Diese ausgesprochene Anteilnahme am
heilsgeschichtlichen Wirken der Kirche in der Welt
ist dem Mönch nicht erst im Laufe der Zeit
aufgetragen worden, sondern sie gehört zum
ureigensten Bestand des monastischen Lebens.
Christus hat die Kirche gegründet, dass sie nach
seinem Tode die Verherrlichung seines Vaters





58

fortsetze. «Darum ist es das tiefste Wesen der
Kirche, Gotteslob zu sein, Verherrlichung Gottes

aus dem Erlösungsopfer unseres Herrn. Das
ist das Geheimnis der betenden Kirche. Christus

verherrlicht den Vater, aber er hat seine
Herrlichkeit der Kirche gegeben, dass sie nun
durch ihn und mit ihm den Vater verherrlichen
kann. Christus opfert, aber er hat seiner Kirche

sein Opfer zur Feier übergeben. Christi
Leben ist ewige Danksagung vor dem Vater.
Mit ihm und durch ihn vollzieht auch die Kirche

ihre immerwährende Danksagung» (5).
Es ist jedoch nicht allen Gliedern der Kirche
möglich, diesen unmittelbaren Gottesdienst
dauernd zu erfüllen. Deshalb wuchs aus dem
Volk Gottes nach und nach ein eigener Stand
— der Mönchsstand —, der im Namen aller
diese erste Aufgabe der Kirche erfüllen soll.
So verrichten die Mönche Tag für Tag im
Auftrage der Kirche im feierlichen Chorgebet dieses

Opfer der Verherrlichung.
Darum sind alle unsere Klöster, die das feierliche

Gotteslob pflegen, ausgesprochene Quellen

der Kraft. Und aus diesen Quellen ergiessen
sich Ströme der Beruhigung, des Trostes und
des Friedens. Mitten in der Unrast des modernen

Lebens sind sie auch Inseln gotterfüllter
Stille, die doch vielleicht diesem oder jenem
Menschen, der sie unvoreingenommen betritt,
etwas mitgeben können, wie etwa jener Pilger,
der bei Beginn der Vesper unwillkürlich sein

Gebetbuch schloss, weil er lauschen wollte,
denn es habe einen ganz eigenen Reiz, so eine
Vesper zu hören. Die Mönche verspürten dies
vielleicht nicht so sehr — meinte er — wie sie,
die oft von weit her nach Mariastein kämen.
Wenn doch alle Pilger, die bei uns ein und
ausgehen, nur soviel erfassen würden von unserem
«Dienst» in der Schule des Herrn. P. Bonifaz

Bcniitzte Literatur:

Butler Cutlibcrt, Abt, Bcnediktinisches Mönchtum,
Missionsverlag St. Ottilien 1929.

Scnger Basilius, St. Benedikt, Prophet und Vater vieler
Völker, Verlag Fredebeul Essen 1963.

Tschudy Raymund, Die Benediktiner, Paulus-Verlag
Fribourg 1960.

Benzing Bonifaz, Benedictus, Vater der Mönche, Herder
1949.

Bonhoeffer Dietrich, Das Gebetbuch der Bibel, MBK-
Verlag Bad Salzuflen 1961.

Anmerkungen: (1) Tschudy Seite 102
(2) Tschudy Seite 102
(3) Bonhoeffer Seit 7
(4) Benzing Seite 81
(5) Benzing Seite 84


	Das Werk, dem nichts vorgezogen werden soll

