Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Das Werk, dem nichts vorgezogen werden soll
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4

Das Werk,

dem nichts vorgezogen
werden soll

Wenn wir das monchische Schaffen verstehen
wollen, so diirfen wir nicht mit weltlichen
Masstiben messen, denn der Heilige von Monte
Cassino wollte kein wissenschaftliches For-
schungsinstitut mit Ruf und Ansehen griinden,
in welchem hohe Gehilter und geschitzte Di-
plome ausgestellt werden; er wollte auch keine
Musterfarm mit wirtschaftlichem und finan-
ziellem Hochstertrag einrichten, auf welcher
die Monche einfach Knechte seien. Hitte der
Monchsvater dies bezweckt, wiirde er im 57.
Kapitel seiner Regel — Von den Handwerkern
im Kloster — nicht schreiben: «Wenn sich einer
von den Briidern wegen seiner Kenntnisse im
Handwerk tiberhebt, weil er glaubt, dem Klo-
ster zu niitzen, so nehme man ihn weg von die-
ser Beschiftigung.» Sondern er hatte die Ab-
sicht, «eine Schule fiir den Dienst des Herrn
einzurichten» (Prolog).

Um diesen Dienst entsprechend erfiillen zu
konnen, gibt der Heilige seinen Briidern ver-
schiedene «Werkzeuge der geistlichen Kunst»
in die Hand. Gebraucht sie der Monch Tag und
Nacht, ohne zu ermiiden (Regel c. 4) und lie-
fert er sie dann am Tage des Gerichtes wieder
ab, so wird ihm jener Lohn ausbezahlt, den
der Herr selbst verheissen hat: «Was kein Auge
je gesehen und kein Ohr gehort, das hat Gott
denen bereitet, die thn lieben» (1 Kor 2, 9).
Unter allen Werken, die der Monch in dieser
Schule fiir den Herrn verrichtet, ist das «Opus
Dei» das vorziiglichste. Darauf ist alles andere
hingeordnet, von welcher Grundhaltung wir
auch ausgehen, ob von der Ehrfurcht, dem Ge-
horsam, der Demut oder der Liebe. Alle diese
Haltungen finden im Gottesdienst ihre deut-
liche Auswirkung und geben ihm das Ge-
prige. Das zeigen vor allem die Kapitel der
Regel, in denen der heilige Benedikt iiber Geist
und Haltung beim Gebete spricht (Rg 19/20).
Dieses «Opus Dei» steht im Mittelpunkt des
Lebens- und Tageslaufes. Benedikt geht sogar
soweit, dass er sagt, es diirfe ihm nichts vor-
gezogen werden (Rg 43). Diese Forderung darf



aber nicht dahin verstanden werden, dass das
«Opus Dei» gewissermassen der Stiftungszweck
des benediktinischen Monchtums sei, wie etwa
urspriinglich das Predigtamt fiir ein Mitglied
des Predigerordens, sondern es ist das erste Mit-
tel — eben das vorziiglichste Werk — dem
Dienst in der Schule des Herrn gerecht zu wer-
den. Aber es ist fiir den heiligen Monchsvater
doch von solcher Wichtigkeit, dass es fiir den
Neuankommenden zum Priifstein wird, denn
der Novize soll besonders gepriift werden, «ob
er Eifer fir das Opus Dei hat» (Rg 58).

Mit «Opus Dei» bezeichnet Benedikt den Got-
tesdienst, die Liturgie. Liturgie aber ist nichts
anderes als die stets sich erneuernde Verwirk-
lichung des Heilswerkes Christi in einer Ge-
meinde und durch eine Gemeinde. Liturgie ist
also ein Werk, ein heiliges Tun, ein gottliches
Werk.

Benedikt nennt sie in einem doppelten Sinn ein
Werk Gottes. Einmal ist sie das heilige Werk
des erlosten Menschen, das er vor Gott und fiir
Gott darbringt und tut. Gerade diese Sicht er-
klart uns, warum in der Ordnung des monchi-
schen Tageslaufes der Gedanke des «schuldigen
Dienstes» (Rg 16/50) als Arbeit fiir Gott so
stark betont wird. Das «Opus Dei» soll aber
nicht nur ein schuldiger und miihevoller Dienst,
sondern vor allem ein froher Dienst sein. Dar-
um nennt es der heilige Gesetzgeber auch «Lob-
preis», der singend gefeiert wird (Rg 16).
Anderseits aber ist die Liturgie das Werk des
erlosenden und heiligenden Gottes, das Er an
der Kirche, an der Gemeinde und durch sie
tut.

Solche Werke, in denen Gott durch seine Kir-
che tdtig ist, sind die Feier des heiligen Opfers,
die Spendung der Sakramente, der Vollzug des
Kirchenjahres und die Feier der Tagzeiten.
Durch sie wird der Mensch geheiligt. Sie heben
die Seele in eine hohere Sphire, in jene Welt
der himmlischen Liturgie, von der der heilige
Johannes im vierten und fiinften Kapitel sei-
ner Geheimen Offenbarung spricht.

53

Weil das Gotteslob hier auf Erden Vorspiel der
ewigen Liturgie vor dem gottlichen Lamme ist
und also mit entsprechender Wiirde vollzogen
werden muss, spricht Benedikt in seiner Regel
(c. 19) auch iiber die seelische Haltung der
Monche beim Chorgebet.

«Grundlage jeglichen Gebetes ist der Glaube
an die Gegenwart Gottes, die nicht erst zu
schaffen ist, sondern im Glauben jederzeit,
besonders aber wihrend des Chorgebetes be-
wusst aufgenommen werden muss. Damit der
persdnliche und im Glauben erfasste Gott als
der eigentlich Handelnde wihrend des Gebetes
wirken kann, muss sich Herz, Geist und Seele
des Monches 6ffnen und dem gottlichen Wir-
ken tiberlassen» (1).

Das geschieht eben dann — wie Benedikt sagt
—, wenn der Monch «eingedenk ist der Worte
der Schrift: ,Dienet dem Herrn in Furcht’,
,Jobsinget weise’ und ,im Angesicht der Engel
will ich dir lobsingen’. Erwigen wir also, wel-
ches Benehmen wir der Gegenwart Gottes
schuldig sind und verhalten wir uns beim Sin-
gen im Chore so, dass unsere Seele mit unserer
Stimme im Einklang steht» (Rg 19).
«Gottesfurcht, Empfinden fiir Gottes Grosse
und gleichzeitige Erkenntnis der eigenen Klein-
heit als ,Anfang aller Weisheit” und sich ein-
gereiht wissen in die Chore der Engel, ;mit de-
nen uns (der Herr) einstimmen lassen moge und
voller Ehrfurcht bekennen: ,Heilig, Heilig,
Heilig® (Prafationsschluss), das sind die Merk-
male, die Benedikt vom guten Chorgebet er-
wartet» (2).

Es stellt sich nun noch die Frage, aus welchen
Quellen der Monch fiir dieses unmittelbare
Stehen vor Gott schopft.

Viele moderne Menschen konnen es nicht recht
fassen, warum der Monch gerade ausgerechnet
sich mit diesen oft langatmigen und dazu noch
alttestamentlichen Liedern — den Psalmen —
gleichsam abplagen muss; sie ziehen im Gebets-
leben freie, ungebundene, personlich formu-
lierte Gebete vor, denn durch festliegende, vor-



gegebene Texte glauben sie sich zu sehr ge-
bunden.

Diesem freien, inneren Gebet steht der Gottes-
mann durchaus nicht fremd gegentiber. Bleibt
doch dem Monch, wenn er fiir sich beten will,
stets die Moglichkeit offen, zur Kirche zu ge-
hen und zu beten, «nicht mit lauter Stimme,
sondern unter Tranen und mit Inbrunst des
Herzens» (Rg 52).

Wenn aber die Monche als «Kirche im kleinen»
vor Gott stehen und ihm lobsingen, so kommt
es dem heiligen Benedikt vor allem darauf an,
dass dies mit Worten geschehe, die Gott zum
Urheber haben. Deshalb gibt er seinen Mon-
chen die Psalmen. Er zieht sie allen Erzeug-
nissen nur menschlichen Geistes vor, denn nicht
die Armut unseres Herzens, sondern der Reich-
tum des Wortes Gottes soll unser Gebet bestim-
men. Benedikt, der ja die Gabe aussergewohn-
licher Beschauung besass, hatte eben erfasst,
dass zum «Worte Gottes nicht nur das Wort
gehort, das er uns zu sagen hat, sondern auch
das Wort, das er von uns horen will, weil es
das Wort seines lieben Sohnes ist» (3).

Von diesem gottlichen Wort soll jede Seele er-
fasst werden, denn eben dieses vom Gottesgeist
geformte und mit Gotteskraft erfiillte Wort ist
der Reichtum des christlichen Beters.

Benedikt versteht in seiner Regel unter «Opus
Dei» unmittelbar wohl nur das gemeinsame
Chorgebet. Der Sinn dieses Wortes hat sich
aber im Laufe der Zeit geweitet, so dass er nun
das ganze sakramentale Leben der Kirche um-
schliesst, vor allem das eucharistische Opfer.
Deshalb gehort es auch zum «Opus Dei», dass
sich die Monche taglich zum heiligen Opfer um
den Altar versammeln. Dies ist das wichtigste
Werk des Tages, Quelle und Ziel aller anderen
Gebetszeiten. Da — vor allem, wenn dieses
heilige Geschehen als Konzelebration gefeiert
wird — erfiillen sie am sichtbarsten das Wort
der Apostelgeschichte: «Sie verharrten in der
Gemeinschaft des Brotbrechens» (Apg 2, 46).
Und Abt Maurus Wolter betont, dass dieses

«hochheilige Opfer Quelle jeglicher Hingabe
an Gott, Mittelpunkt und Kronung des gesam-
ten Kultes» ist. Die innere geheimnisvolle
Beziehung», sagt Abt Maurus weiter, «die zwi-
schen dem Opfer des Altares und des Lobes
besteht, sollen die Monche voll Freude wahr-
nehmen und das Opfer Jesu Christi als die
kraftvollste Erfullung ihres eigenen Dienstes
Gott darbringen.»

Und also wird aus dem «Opus Dei» als «Werk
fiir Gott» das Werk Gottes am Menschen. Es
wird ein kraftvolles Tun in Christus Jesus,
eine «gnadenvolle Teilnahme am Erlosungs-
werk, ein Erfiilltwerden mit Christi Kraft zum
Kampf zum Opfer, zum Sieg» (4).

Bei allem diirfen wir aber ein Moment nicht
vergessen: Der Monch leistet diesen Dienst
nicht aus egoistischen Griinden. Er handelt
nicht nach dem Grundsatz «Rette deine Seele».
Auch er ist — obwohl er «in der Abgeschie-
denheit des Klosters» lebt — mitverantwort-
lich fiir das Heil der Welt. Darauf hat Pius
XII. in seinem Rundschreiben «Mediator Dei»
besonders hingewiesen, wenn er betont, dass
das Chorgebet «das Gebet des mystischen Lei-
bes Christi ist, das an Gott gerichtet wird im
Namen aller Christen und zu threm Wohle...»
Und jiingst machte auch das zweite vatikani-
sche Konzil darauf aufmerksam, wenn es in der
Konstitution tber die Kirche sagt, dass der
Monch, der ja in besonderer Weise durch die
Geliibde mit der Kirche und threm Geheimnis
verbunden ist, auch in seinem geistlichen Le-
ben fiir das Wohl der ganzen Kirche besorgt
sein muss (vgl. VI, 44). Jedes andere Handeln
wiare Flucht vor der ithm aufgetragenen Ver-
antwortung um das Reich Gottes in der Welt.
Diese ausgesprochene Anteilnahme am heils-
geschichtlichen Wirken der Kirche in der Welt
ist dem Monch nicht erst im Laufe der Zeit
aufgetragen worden, sondern sie gehdrt zum
ureigensten Bestand des monastischen Lebens.
Christus hat die Kirche gegriindet, dass sie nach
seinem Tode die Verherrlichung seines Vaters



57




fortsetze. «Darum ist es das tiefste Wesen der
Kirche, Gotteslob zu sein, Verherrlichung Got-
tes aus dem Erlosungsopfer unseres Herrn. Das
ist das Geheimnis der betenden Kirche. Chri-
stus verherrlicht den Vater, aber er hat seine
Herrlichkeit der Kirche gegeben, dass sie nun
durch ihn und mit ihm den Vater verherrlichen
kann. Christus opfert, aber er hat seiner Kir-
che sein Opfer zur Feier iibergeben. Christi
Leben ist ewige Danksagung vor dem Vater.
Mit ihm und durch ihn vollzieht auch die Kir-
che ihre immerwihrende Danksagung» (5).

Es ist jedoch nicht allen Gliedern der Kirche
moglich, diesen unmittelbaren Gottesdienst
dauernd zu erfiillen. Deshalb wuchs aus dem
Volk Gottes nach und nach ein eigener Stand
— der Monchsstand —, der im Namen aller
diese erste Aufgabe der Kirche erfiillen soll.
So verrichten die Monche Tag fiir Tag im Auf-
trage der Kirche im feierlichen Chorgebet die-
ses Opfer der Verherrlichung.

Darum sind alle unsere Kloster, die das feier-
liche Gotteslob pflegen, ausgesprochene Quel-
len der Kraft. Und aus diesen Quellen ergiessen
sich Strome der Beruhigung, des Trostes und
des Friedens. Mitten in der Unrast des moder-
nen Lebens sind sie auch Inseln gotterfiillter
Stille, die doch vielleicht diesem oder jenem
Menschen, der sie unvoreingenommen betritt,
etwas mitgeben kdnnen, wie etwa jener Pllger,
der bei Beginn der Vesper unwillkiirlich sein

Gebetbuch schloss, weil er lauschen wollte,
denn es habe einen ganz eigenen Reiz, so eine
Vesper zu horen. Die Ménche verspiirten dies
vielleicht nicht so sehr — meinte er — wie sie,
die oft von weit her nach Mariastein kdmen.

Wenn doch alle Pilger, die bei uns ein und aus-
gehen, nur soviel erfassen wiirden von unserem
«Dienst» in der Schule des Herrn.  P. Bonifaz

Beniitzte Literatur:

Butler Cuthbert, Abt, Benediktinisches Monchtum, Mis-
sionsverlag St. Ottilien 1929.

Senger Basilius, St. Benedikt, Prophet und Vater vieler
Volker, Verlag Fredebeul Essen 1963.

Tschudy Raymund, Die Benediktiner, Paulus-Verlag
Fribourg 1960.

Benzing Bonifaz, Benedictus, Vater der Monche, Herder
1949.

Bonhoeffer Dietrich, Das Gebetbuch der Bibel, MBK-
Verlag Bad Salzuflen 1961.

Anmerkungen: (1) Tschudy Seite 102
(2) Tschudy Seite 102
(3) DBonhoeffer Seit 7
(4) Benzing Seite 81
(5) Benzing Seite 84



	Das Werk, dem nichts vorgezogen werden soll

