
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Der Lebensraum des Mönches

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48

Der Lebensraum
des Mönches

Der Lebensraum des Menschen weitet sich
immer mehr. Die technischen Fortschritte
verschaffen ihm immer weitere Möglichkeiten.
Eines Tages fliegt er auf den Mond. Und dann?
— Er wird nie zur Ruhe kommen, sucht er sie

nicht in Gott.
Der Lebensraum des Mönches war, ist und
bleibt im Grunde genommen immer der gleiche:
Gott. «Gott suchen», nicht durch technische
Kniffe und Errungenschaften, sondern durch
«das Sterben und Auferstehen mit Christus»,
ist letztlich die Aufgabe des Mönches.
Ob nun einer in der Welt oder im Kloster lebt,
sein Ziel ist Gott.
Einst war die Wüste Zeuge mönchischen
Lebens. Männer zogen sich in die Einöde zurück,
um in völliger Einsamkeit ein Leben der Ab-
tötung und des Gebetes zu leben. In der
lautlosen Stille, fern aller irdischen Geschäftigkeit,
fern allem Jagen nach Vergnügen und Genuss,
wollten sie Gott begegnen. Sie verliessen alles,
um alles zu gewinnen in einem Leben «für
Gott in Christus Jesus» (vgl. Rom 6, 11). Jeder
Einsiedler suchte auf eigenem Weg, heilig zu
werden. Wohl fand der Jüngere beim Älteren
Rat, letztlich jedoch war das Leben eines jeden
ein Abenteuer eigener Art. Auch damals gab
es schon «Mönchsgemeinschaften». Es bestand
aber nur eine sehr lose Bindung. Man traf sich
am Herren tag zu gemeinsamem Gebet und zu
geistlichen Gesprächen, im übrigen lebte jeder
für sich.
Der heilige Benedikt trennte sich bewusst von
den bisherigen Formen des Mönchslebens. Er
betont die Gemeinschaft. Der Mensch ist ein
soziales Wesen. Erst in der Gemeinschaft erhält
die Erfüllung seiner Aufgabe einen Sinn. Dies
gilt ganz allgemein von der Zugehörigkeit zur
menschlichen Gesellschaft. Es gilt im besondern
von der Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der
Getauften, zum geheimnisvollen Leib Christi,
der Kirche.
«Nach Benedikt ist die ideale Form des
Mönchslebens die zönobitische, das heisst der



49

Mönch soll im Kloster unter einer Regel und
einem Abt Kriegsdienst für den Herrn Christus,

den wahren König, leisten, indem er dem
eigenen Willen entsagt und die starken,
herrlichen Waffen des Gehorsams ergreift.
«Gemeinsames Beten und Arbeiten, gemeinsames
Essen und Erholen, Leben in einer Klosterumfriedung,

das ist die neue Lebensordnung. Diese
wird äusserlich gesichert durch die Klausur,
innerlich durch das Gelübde der «stabilitas
loci», der Ortsbeständigkeit.

Die Klosteranlage

Um die neue Lebensordnung, das beständige
Leben in der Gemeinschaft, durchführen zu
können, müssen den Mönchen entsprechende
Räume zur Verfügung stehen: Kirche, Speisesaal,

Schlafsaal, Werkstätten usw. Die Regel
des heiligen Benedikt bestimmt, dass das Kloster

womöglich so angelegt sein soll, dass sich
alles Nötige innerhalb des Klosters befindet
(c. 66). Daraus schon erklärt sich die Gross-
zügigkeit im Bau benediktinischer Klöster, in
deren Umfriedung sich Gebäude an Gebäude
reiht, jedes mit seiner eigenen Bestimmung. In
der Grösse und Prachtentfaltung im Innern und
Äussern spiegelt sich Einfluss, Bedeutung und
Reichtum des Klosters wider. Deshalb finden
wir neben riesigen, prunkvollen kleine, bescheiden

Klöster. Nicht selten haben Grosse dieser
Welt sich eine Ehre daraus gemacht, Klöster
tatkräftig zu unterstützen. Sie haben sich sodas
ehrenvolle Andenken der Nachwelt gesichert.
Im Idealfall soll sich jedes Kloster in
ökonomischer Hinsicht selbst erhalten können. Das
ist möglich, wenn sich «alles Nötige innerhalb
des Klosters» befindet. Als Grund für diese
Bestimmung nennt die heilige Regel: «So sind
die Mönche nicht genötigt, draussen herumzulaufen

.» (c. 66). Das dient der Sammlung
des einzelnen und dem Frieden der Gemeinschaft.

Die Klostermauer, die Klausur, wird so

zu einem äusseren Schutz für den Mönch, aber
auch ein Schutz gegen unberufene Eindringlinge.

Erst so kann das Kloster «Werkstatt»
sein, in der die Mönche «die Werkzeuge guter
Werke unermüdlich handhaben im beständigen
Leben in der Gemeinschaft» (c. 4).

Das Gotteshaus

Mittelpunkt des Klosterbezirkes ist immer das

Gotteshaus, die Kirche, das «Oratorium», wie
es der heilige Benedikt nennt. Knapp, doch
vielsagend ist die Bemerkung der heiligen
Regel: «Das Oratorium sei, was sein Name
besagt; es werde dort nichts getan oder
aufbewahrt, was nicht hingehört» (c. 52). Das
Oratorium soll dem Gebet in der Gemeinschaft
und dem Gottesdienst dienen. Dort versammelt

sich die klösterliche Gemeinde zum
Gotteslob. Das ist ihre vornehmste und erste
Aufgabe. Es war des Mönchsvaters Absicht, «eine
Schule für den Dienst des Herrn zu errichten»
(Vorwort). «Dienst des Herrn» aber ist vor
allem (nicht nur) das gemeinsame Beten und
Singen der Mönche. Da erfüllt sich die Ver-
heissung des Herrn: «Wo zwei oder drei in
meinem Namen versammelt sind, da bin ich in
ihrer Mitte» (Mt 18, 20). Hier ist auch der Ort,
wo der Mönch in besonderer Weise Gott
begegnet. Im 19. Kapitel der heiligen Regel lesen
wir: «Wir glauben, dass Gott überall zugegen
ist und dass die Augen des Herrn an jedem
Orte auf die Guten und Bösen schauen. Ganz
besonders jedoch wollen wir das ohne jeden
Zweifel glauben, wenn wir am göttlichen Dienste

teilnehmen.» Die Sorgfalt, mit der die Regel
den Gottesdienst und alles, was damit
zusammenhängt, ordnet, beweist die grosse Ehrfurcht
Benedikts vor dem «Opus Dei» und dem Ort,
wo es vollzogen wird. Um alles Störende zu
vermeiden, will er eine ganz bestimmte
Rangordnung eingehalten wissen. In der festgesetzten

Reihenfolge sollen die Brüder im Chore



5°

ihre Plätze einnehmen, zum Friedenskuss gehen
und die Psalmen anstimmen (c. 63). Wer nicht
allein etwa noch beten will, der soll, nach
Beendigung des Gottesdienstes, nicht im Oratorium

verbleiben dürfen, damit kein anderer
Störung erleidet, und «alle sollen in tiefstem
Schweigen hinausgehen» (c. 52).

Die Klostergemeinschaft

Von den ersten Christen heisst es in der
Apostelgeschichte (2, 42 ff), dass sie «in brüderlicher

Gemeinschaft, im Brechen des Brotes
und im Gebet verharrten», und dass sie alles
gemeinsam hatten und alle beisammen waren.
«Es war ein Lieblingsgedanke schon der alten
Mönche, dass die klösterliche Gemeinschaft
getreu nach dem Vorbild der ersten Christengemeinde

von Jerusalem eine heilige Gemeinschaft

bilde, ein Herz und eine Seele, kurz die
wahre Brudergemeinschaft im Herrn sei.»
«Wenn auch keine auf der Regel Benedikts
aufgebaute Mönchsfamilie dieses Ideal je
vollwertig darstellte, so ist doch in geordneten
monastischen Familien ein reiches Stück Ur-
kirche durch die Jahrhunderte gegangen, wo
der einzelne aus Liebe zu Christus und zum
Bruder in Christus sein eigenes Ich in die
Gemeinschaft einordnet, von ihr empfangend und
ihr gebend, wie es die Christen der ersten Zeit
taten.» Die Kirche Christi, der geheimnisvolle
Leib Christi, ist also Ur- und Vorbild der
Klosterfamilie. Wie Christus das Haupt der Kirche

ist, so ist der Abt das Haupt der Kirche
im kleinen. Wie der Getaufte Glied am Leibe
Christi ist, so wird der Mönch durch seine Profess

Glied der monastischen Familie. «Als
Voraussetzungen zum benediktinischen Leben
verlangt Benedikt weder einen hohen Stand, noch
Vermögen, noch Wissenschaft, sondern einzig:
«ob er wirklich Gott sucht, ob er Eifer hat für
das Gotteslob, für den Gehorsam und für die
Verdemütigungen» (c. 58).

Daraus wird uns eigentlich klar, dass der heilige

Benedikt nichts anderes verlangt als ein
möglichst reines Christentum. «Was schon der
Christ in der Welt zu tun berufen ist, soll der
Mönch im Kloster mit Hilfe der besonders
reichen Gnadenmittel, welche das klösterliche
Leben ihm bietet, um so vollkommener und
zielbewusster tun.» Wie für die Christen in der
Welt, so gilt auch für die klösterliche Gemeinschaft

als oberstes Gesetz die Liebe. «Nicht
Enthaltsamkeit und Busstrenge, nicht Armut
und nicht Gehorsam, auch nicht das bloss äus-
serlich vollzogene persönliche oder gemeinsame
Gebet, sondern die demütig-dienende,
opferbereite, das ganze klösterliche Leben beseelende,
wärmende und vollendende Liebe ist die Seele
der Gemeinschaft.» Diese Haltung kommt in
den Grundsätzen zum Ausdruck, die sich im
72. Kapitel der heiligen Regel finden: «Die
Mönche sollen einander in Ehrerbietung
zuvorkommen. Sie sollen ihre körperlichen und
seelischen Schwächen untereinander mit grösster
Geduld ertragen. Sie sollen sich im gegenseitigen

Gehorsam überbieten Die brüderliche
Liebe sollen sie keusch erweisen. Gott sollen
sie in Liebe fürchten .»
In der vom Geist des Mönchsvaters geformten
monastischen Familie vollzieht sich das Leben
des Mönches. Man hat dieses Leben in zwei
Worte gefasst: Beten und Arbeiten. In Gebet
und Arbeit vollzieht sich die Aufgabe des
Mönches: Gott suchen.

Das gemeinsame Gotteslob

Durch den heiligen Benedikt hat das Göttliche
Offizium die zentrale Stellung im Mönchtum
erhalten. Er will, dass im Leben eines Klosters
alles dem Göttlichen Offizium untergeordnet
sei. Für seine Mönche soll das «Opus Dei», das
Werk für Gott, die vornehmste, wenn auch
nicht die einzige Aufgabe sein. «Sobald man
zur Stunde des göttlichen Dienstes das Zeichen





52

hört, lasse man alles liegen, was man in den
Händen hat, und komme in grösster Eile herbei,

jedoch mit Ernst, damit kein Anlass zu
Leichtfertigkeit gegeben werde. Es werde also
nichts dem Gottesdienst vorgezogen» (c. 43).
Ein benediktinischer Mönch kann sich je nach
den Umständen verschiedenen Werken
widmen, das göttliche Offizium bleibt für ihn
jedoch das Mönchswerk schlechthin, dem der
Vorrang vor allen monastischen Tätigkeiten
zukommt, und zwar nicht bloss in der Bewertung,

sondern auch im Raum, den es einnimmt.
Göttliches Offizium ist für Benedikt das
gemeinsam gesungene Gotteslob. Es hat Gott
zum Zielpunkt und ist daher Werk für Gott.
Es weist auf das Eine, Notwendige hin, auf
das Zeit-Haben für Gott und das Sich-Hin-
geben an Gott. Anderseits aber ist das Gotteslob

für die Mönche Mittel zur Heiligung; es ist
«das Gebet des mystischen Leibes Ghristi, das

an Gott gerichtet wird im Namen aller Christen

und zu ihrem Wohle .» (Mediator Dei).

Die Arbeit

«Der Müssiggang ist ein Feind der Seele; und
deshalb sollen sich die Brüder zu bestimmten
Zeiten mit Handarbeit und wieder zu bestimmten

Stunden mit göttlicher Lesung beschäftigen»

(c. 48). Der Mönch ist Mensch mit Leib
und Seele. Deshalb ist auch er dem Gesetz der
Arbeit unterworfen, die ihm als wesentlicher
Bestandteil des asketischen Lebens Weg zu
Gott sein soll. Das Tagesprogramm, das Benedikt

seinen Mönchen gibt, umfasst daher die
Dreiheit von Chorgebet, Arbeit und Lesung.
In verschiedenen Kapiteln spricht die heilige
Regel von der Arbeit. Aus diesen Aussagen
lassen sich die folgenden Grundsätze ableiten:
1. Alle Mönche sollen durch ihre Arbeit einen
Beitrag leisten zur Erhaltung des Klosters, das

von der eigenen Arbeit und nicht vom Bettel
leben soll. 2. Die Arbeit soll nicht bloss Zeit¬

vertreib sein, sondern Gelegenheit, Sühne zu
leisten für die Sünden und christliche Askese
zu üben. 3. Jede Arbeit, die das monastisch-
asketische Streben und Leben nicht beeinträchtigt,

darf im Kloster verrichtet werden. 4.
Jeder Mönch muss einen Teil des Tages der
geistigen Arbeit widmen, indem er sich der
Lesung hingibt. 5. Alle Arbeit steht unter dem
Gesetz des Klosters. St. Benedikt betont
einfach die Pflicht der Arbeit; die Art der Arbeit
soll nach dem Urteil des Abtes den jeweiligen
örtlichen und zeitlichen Verhältnissen ange-
passt werden.
Über der Arbeitsstätte eines jeden Mönches
stehen die Worte: «In allem soll Gott verherrlicht

werden» (c. 57). Die im Gehorsam
verrichtete Arbeit ist Dienst für Gott und dient
seiner Verherrlichung. Sie fördert aber auch die
Einheit der monastischen Familie, denn aus der
Arbeit der einzelnen Glieder erwächst das
gemeinsame Wohl. Die Mönche sollen einander
dienen in den Dienstleistungen des täglichen
Lebens, sagt die heilige Regel, «weil dadurch
grösserer Lohn und Wachstum in der Liebe
gewonnen wird» (c. 35). So trägt einer des anderen

Last und erfüllt das Gesetz Christi (vgl-
Gal 6, 2).

Die Gelübde

Nach der Regel des heiligen Benedikt
verpflichtet sich der Mönch in seiner Profess zur
Beständigkeit, zum klösterlichen Tugendwandel

und zum Gehorsam.
Unter Beständigkeit versteht der heilige Benedikt

das dauernde Verharren im Kloster von
der eigenen Profess bis zum Tod. Beständigkeit
bedeutet für den Mönch die Absicht, soweit es

von ihm abhängt, sein ganzes Leben in seinem
Kloster zu verbringen. Wir müssen uns natürlich

hüten, dieses Gelübde als ein starres Prinzip

zu betrachten. Die örtliche Beständigkeit
muss sich in eine geistige ausweiten. Beständig-



53

keit nach ihrer geistigen Seite hin ist Liebe und
Anhänglichkeit an das eigene Kloster. Auch bei
örtlicher Entfernung ist dies möglich, sofern
diese durch den Gehorsam auferlegt und
gefordert ist.
Das zweite benediktinische Gelübde fordert
den klösterlichen Tugendwandel, klösterliches
Tugendleben und Tugendstreben. Der Mönch
wird dadurch zu drei Dingen verpflichtet:
1. Zum Gottsuchen in Gebet, Arbeit, Lesung
und Selbstzucht; 2. zur Beobachtung der Regel;

3. zu einem Leben nach dem in der Regel
vorgezeichneten Weg zur Vollkommenheit.
In diesem Gelübde eingeschlossen sind auch
die Keuschheit und die Armut; deren tiefster
Sinn ist das Freisein für Gott.
Ganz besonders betont die heilige Regel den
Gehorsam. Diese Tugend gehört zum mönchischen

Leben in der Gemeinschaft. Ihr Wesen
besteht darin, «nach dem Entscheid und dem
Befehl eines anderen» zu wandeln (c. 5). Motive

dieses Gehorsams sind: die Christustreue,
die Professtreue, die ewige Vergeltung und
vor allem der Geist des Glaubens.

Reichtum und Fruchtbarkeit und macht die
Klausur des Klosters erst recht zu seiner
«Werkstätte der Heiligkeit».
«Wer Gott liebt, verlässt alles und geht fort
zu Gott.» Dieses Wort des heiligen Basilius
sucht der Mönch in seinem Leben in der
«Einsamkeit des Klosters» zu verwirklichen. Er ist
ständig auf der Suche nach Gott in der
Überzeugung, dass er «nicht fern» sein kann, denn
«in ihm leben wir, bewegen wir uns und sind
wir» (Apg 17, 28). P. Augustin

Die Stille und Schweigsamkeit

Ein wesentliches Moment im Leben des Mönches

ist die Stille, die Schweigsamkeit. «Stütze
des Ordenslebens, Schlüssel zum klösterlichen
Wandel, Grundlage der Frömmigkeit, Hilfe
und Schutz für die Tugenden» nennen die
Lehrer des geistlichen Lebens das Stillschweigen.

Wir lesen in der Heiligen Schrift: «Beim
Vielreden wirst du der Sünde nicht entgehen»
(Prov 10, 19) und «Tod und Leben sind in der
Gewalt der Zunge» (Prov 18, 21). Der Sinn
des klösterlichen Schweigens ist nun allerdings
mit der blossen Enthaltung vom Reden nicht
erschöpft. Das äussere Schweigen soll den
Mönch bereit machen für das innere Hören
auf die Stimme Gottes. Dieser innere Verkehr
mit Gott gibt dem klösterlichen Schweigen

Benützte Literatur:

Die Benediktusregel, hg. von P. Basilius Steidle OSB,
Beuroner Kunstverlag 1963.

Abt Raimund Tschudy, Die Benediktiner, Paulusverlag
Freiburg 1960.

Leodegar Hunkeler, Vom Mönchtum des heiligen Benedikt,

Hess-Verlag Basel 1947.

P. Bonaventura Rebstock, Schule des Herrn, Beuroner
Kunstverlag, 2. Auflage 1958.

P. Vincentius Stebler, Der benediktinische Weg zur
Beschauung, Verlag Otto Walter Ölten 1947.


	Der Lebensraum des Mönches

