Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Der Lebensraum des Monches
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031970

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Lebensraum
des Monches

Der Lebensraum des Menschen weitet sich im-
mer mehr. Die technischen Fortschritte ver-
schaffen ithm immer weitere Moglichkeiten.
Eines Tages fliegt er auf den Mond. Und dann?
— Er wird nie zur Ruhe kommen, sucht er sie
nicht in Gott.

Der Lebensraum des Monches war, ist und
bleibt im Grunde genommen immer der gleiche:
Gott. «Gott suchen», nicht durch technische
Kniffe und Errungenschaften, sondern durch
«das Sterben und Auferstehen mit Christus»,
ist letztlich die Aufgabe des Monches.

Ob nun einer in der Welt oder im Kloster lebt,
sein Ziel ist Gott.

Einst war die Wiiste Zeuge monchischen Le-
bens. Manner zogen sich in die Einéde zurlick,
um in volliger Einsamkeit ein Leben der Ab-
totung und des Gebetes zu leben. In der laut-
losen Stille, fern aller irdischen Geschiftigkeit,
fern allem Jagen nach Vergniigen und Genuss,
wollten sie Gott begegnen. Sie verliessen alles,
um alles zu gewinnen in einem Leben «fiir
Gott in Christus Jesus» (vgl. Rém 6, 11). Jeder
Einsiedler suchte auf eigenem Weg, heilig zu
werden. Wohl fand der Jiingere beim Alteren
Rat, letztlich jedoch war das Leben eines jeden
ein Abenteuer eigener Art. Auch damals gab
es schon «Monchsgemeinschaften». Es bestand
aber nur eine sehr lose Bindung. Man traf sich
am Herrentag zu gemeinsamem Gebet und zu
geistlichen Gesprichen, im iibrigen lebte jeder
fir sich.

Der heilige Benedikt trennte sich bewusst von
den bisherigen Formen des Monchslebens. Er
betont die Gemeinschaft. Der Mensch ist ein
soziales Wesen. Erst in der Gemeinschaft erhilt
die Erfiillung seiner Aufgabe einen Sinn. Dies
gilt ganz allgemein von der Zugehdrigkeit zur
menschlichen Gesellschaft. Es gilt im besondern
von der Zugehorigkeit zur Gemeinschaft der
Getauften, zum geheimnisvollen Leib Christi,
der Kirche.

«Nach Benedikt ist die ideale Form des
Monchslebens die zonobitische, das heisst der



Monch soll im Kloster unter einer Regel und
einem Abt Kriegsdienst fiir den Herrn Chri-
stus, den wahren Konig, leisten, indem er dem
eigenen Willen entsagt und die starken, herr-
lichen Waffen des Gehorsams ergreift. «Ge-
meinsames Beten und Arbeiten, gemeinsames
Essen und Erholen, Leben in einer Klosterum-
friedung, das ist die neue Lebensordnung. Diese
wird Husserlich gesichert durch die Klausur,
innerlich durch das Gelibde der «stabilitas
loci», der Ortsbestindigkeit.

Die Klosteranlage

Um die neue Lebensordnung, das bestindige
Leben in der Gemeinschaft, durchfithren zu
kdnnen, miissen den Monchen entsprechende
Ridume zur Verfiigung stehen: Kirche, Speise-
saal, Schlafsaal, Werkstitten usw. Die Regel
des heiligen Benedikt bestimmt, dass das Klo-
ster womoglich so angelegt sein soll, dass sich
alles Notige innerhalb des Klosters befindet
(c. 66). Daraus schon erklart sich die Gross-
ziigigkeit im Bau benediktinischer Kloster, in
deren Umfriedung sich Gebiude an Gebiude
retht, jedes mit seiner eigenen Bestimmung. In
der Grosse und Prachtentfaltung im Innern und
Aussern spiegelt sich Einfluss, Bedeutung und
Reichtum des Klosters wider. Deshalb finden
wir neben riesigen, prunkvollen kleine, beschei-
den Kloster. Nicht selten haben Grosse dieser
Welt sich eine Ehre daraus gemacht, Kloster
tatkraftig zu unterstiitzen. Sie haben sich sodas
ehrenvolle Andenken der Nachwelt gesichert.
Im Idealfall soll sich jedes Kloster in 6kono-
mischer Hinsicht selbst erhalten konnen. Das
1st moglich, wenn sich «alles Notige innerhalb
des Klosters» befindet. Als Grund fiir diese
Bestimmung nennt die heilige Regel: «So sind
die Ménche nicht gendtigt, draussen herumzu-
laufen .. .» (c. 66). Das dient der Sammlung
des einzelnen und dem Frieden der Gemein-
schaft. Die Klostermauer, die Klausur, wird so

49

zu einem Ausseren Schutz fiir den Monch, aber
auch ein Schutz gegen unberufene Eindring-
linge. Erst so kann das Kloster «Werkstatt»
sein, in der die Monche «die Werkzeuge guter
Werke unermiidlich handhaben im bestandigen
Leben in der Gemeinschaft» (c. 4).

Das Gotteshaus

Mittelpunkt des Klosterbezirkes ist immer das
Gotteshaus, die Kirche, das «Oratorium», wie
es der heilige Benedikt nennt. Knapp, doch
vielsagend ist die Bemerkung der heiligen Re-
gel: «Das Oratorium sei, was sein Name be-
sagt; es werde dort nichts getan oder aufbe-
wahrt, was nicht hingehort» (c. 52). Das Ora-
torium soll dem Gebet in der Gemeinschaft
und dem Gottesdienst dienen. Dort versam-
melt sich die klosterliche Gemeinde zum Got-
teslob. Das ist ihre vornehmste und erste Auf-
gabe. Es war des Monchsvaters Absicht, «eine
Schule fur den Dienst des Herrn zu errichten»
(Vorwort). «Dienst des Herrn» aber ist vor
allem (nicht nur) das gemeinsame Beten und
Singen der Monche. Da erfullt sich die Ver-
heissung des Herrn: «Wo zwei oder drei in
meinem Namen versammelt sind, da bin ich in
ithrer Mitte» (Mt 18, 20). Hier ist auch der Ort,
wo der Monch in besonderer Weise Gott be-
gegnet. Im 19. Kapitel der heiligen Regel lesen
wir: «Wir glauben, dass Gott iiberall zugegen
ist und dass die Augen des Herrn an jedem
Orte auf die Guten und Bosen schauen. Ganz
besonders jedoch wollen wir das ohne jeden
Zweifel glauben, wenn wir am gottlichen Dien-
ste teilnehmen.» Die Sorgfalt, mit der die Regel
den Gottesdienst und alles, was damit zusam-
menhingt, ordnet, beweist die grosse Ehrfurcht
Benedikts vor dem «Opus Dei» und dem Ort,
wo es vollzogen wird. Um alles Storende zu
vermeiden, will er eine ganz bestimmte Rang-
ordnung eingehalten wissen. In der festgesetz-
ten Reihenfolge sollen die Briider im Chore



50

ihre Plitze einnehmen, zum Friedenskuss gehen
und die Psalmen anstimmen (c. 63). Wer nicht
allein etwa noch beten will, der soll, nach Be-
endigung des Gottesdienstes, nicht im Orato-
rium verbleiben diirfen, damit kein anderer
Storung erleidet, und «alle sollen in tiefstem
Schweigen hinausgehen» (c. 52).

Die Klostergemeinschaft

Von den ersten Christen heisst es in der Apo-
stelgeschichte (2, 42 ff), dass sie «in brider-
licher Gemeinschaft, im Brechen des Brotes
und im Gebet verharrten», und dass sie alles
gemeinsam hatten und alle beisammen waren.
«Es war ein Lieblingsgedanke schon der alten
Monche, dass die klosterliche Gemeinschaft
getreu nach dem Vorbild der ersten Christen-
gemeinde von Jerusalem eine heilige Gemein-
schaft bilde, ein Herz und eine Seele, kurz die
wahre Brudergemeinschaft im Herrn sei.»
«Wenn auch keine auf der Regel Benedikts
aufgebaute Monchsfamilie dieses Ideal je voll-
wertig darstellte, so ist doch in geordneten
monastischen Familien ein reiches Stiick Ur-
kirche durch die Jahrhunderte gegangen, wo
der einzelne aus Liebe zu Christus und zum
Bruder in Christus sein eigenes Ich in die Ge-
meinschaft einordnet, von thr empfangend und
ithr gebend, wie es die Christen der ersten Zeit
taten.» Die Kirche Christi, der geheimnisvolle
Leib Christi, ist also Ur- und Vorbild der Klo-
sterfamilie. Wie Christus das Haupt der Kir-
che ist, so ist der Abt das Haupt der Kirche
im kleinen. Wie der Getaufte Glied am Leibe
Christi ist, so wird der Monch durch seine Pro-
fess Glied der monastischen Familie. «Als Vor-
aussetzungen zum benediktinischen Leben ver-
langt Benedikt weder einen hohen Stand, noch
Vermogen, noch Wissenschaft, sondern einzig:
«ob er wirklich Gott sucht, ob er Eifer hat fiir
das Gotteslob, fiir den Gehorsam und fiir die
Verdemiitigungen» (c. 58).

Daraus wird uns eigentlich klar, dass der hei-
lige Benedikt nichts anderes verlangt als ein
moglichst reines Christentum. «Was schon der
Christ in der Welt zu tun berufen ist, soll der
Ménch im Kloster mit Hilfe der besonders
reichen Gnadenmittel, welche das klosterliche
Leben ihm bietet, um so vollkommener und
zielbewusster tun.» Wie fir die Christen in der
Welt, so gilt auch fiir die klosterliche Gemein-
schaft als oberstes Gesetz die Liebe. «Nicht
Enthaltsamkeit und Busstrenge, nicht Armut
und nicht Gehorsam, auch nicht das bloss aus-
serlich vollzogene personliche oder gemeinsame
Gebet, sondern die demiitig-dienende, opfer-
bereite, das ganze klosterliche Leben beseelende,
wirmende und vollendende Liebe ist die Seele
der Gemeinschaft.» Diese Haltung kommt in
den Grundsitzen zum Ausdruck, die sich im
72. Kapitel der heiligen Regel finden: «Die
Monche sollen einander in Ehrerbietung zuvor-
kommen. Sie sollen ihre korperlichen und see-
lischen Schwichen untereinander mit grosster
Geduld ertragen. Sie sollen sich im gegenseiti-
gen Gehorsam tiberbieten . .. Die briiderliche
Liebe sollen sie keusch erweisen. Gott sollen
sie in Liebe fiirchten . . .»

In der vom Geist des Monchsvaters geformten
monastischen Familie vollzieht sich das Leben
des Monches. Man hat dieses Leben in zweil
Worte gefasst: Beten und Arbeiten. In Gebet
und Arbeit vollzieht sich die Aufgabe des
Monches: Gott suchen.

Das gemeinsame Gotteslob

Durch den heiligen Benedikt hat das Gottliche
Offizium die zentrale Stellung im Monchtum
erhalten. Er will, dass im Leben eines Klosters
alles dem Gottlichen Offizium untergeordnet
sei. Fiir seine Monche soll das «Opus Dei», das
Werk fiir Gott, die vornehmste, wenn auch
nicht die einzige Aufgabe sein. «Sobald man
zur Stunde des gottlichen Dienstes das Zeichen



51




52.

hort, lasse man alles liegen, was man in den
Hinden hat, und komme in grosster Eile her-
bei, jedoch mit Ernst, damit kein Anlass zu
Leichtfertigkeit gegeben werde. Es werde also
nichts dem Gottesdienst vorgezogen» (c. 43).
Ein benediktinischer Ménch kann sich je nach
den Umstinden verschiedenen Werken wid-
men, das gottliche Offizium bleibt fir ihn
jedoch das Monchswerk schlechthin, dem der
Vorrang vor allen monastischen Tatigkeiten
zukommt, und zwar nicht bloss in der Bewer-
tung, sondern auch im Raum, den es einnimmt.
Gottliches Offizium ist fiir Benedikt das ge-
meinsam gesungene Gotteslob. Es hat Gotr
zum Zielpunkt und ist daher Werk fiir Gott.
Es weist auf das Eine, Notwendige hin, auf
das Zeit-Haben fiir Gott und das Sich-Hin-
geben an Gott. Anderseits aber ist das Gottes-
lob fiir die Monche Mittel zur Heiligung; es ist
«das Gebet des mystischen Leibes Christi, das
an Gott gerichtet wird im Namen aller Chri-
sten und zu threm Wohle. . .» (Mediator Dei).

Die Arbeit

«Der Miissiggang ist ein Feind der Seele; und
deshalb sollen sich die Briider zu bestimmten
Zeiten mit Handarbeit und wieder zu bestimm-
ten Stunden mit gottlicher Lesung beschifti-
gen» (c. 48). Der Monch ist Mensch mit Leib
und Seele. Deshalb ist auch er dem Gesetz der
Arbeit unterworfen, die thm als wesentlicher
Bestandteil des asketischen Lebens Weg zu
Gott sein soll. Das Tagesprogramm, das Bene-
dikt seinen Monchen gibt, umfasst daher die
Dreiheit von Chorgebet, Arbeit und Lesung.
In verschiedenen Kapiteln spricht die heilige
Regel von der Arbeit. Aus diesen Aussagen
lassen sich die folgenden Grundsitze ableiten:
1. Alle Ménche sollen durch ihre Arbeit einen
Beitrag leisten zur Erhaltung des Klosters, das
von der eigenen Arbeit und nicht vom Bettel
leben soll. 2. Die Arbeit soll nicht bloss Zeit-

vertreib sein, sondern Gelegenheit, Siithne zu
leisten fiir die Siinden und christliche Askese
zu iiben. 3. Jede Arbeit, die das monastisch-
asketische Streben und Leben nicht beeintrich-
tigt, darf im Kloster verrichtet werden. 4. Je-
der Monch muss einen Teil des Tages der gei-
stigen Arbeit widmen, indem er sich der Le-
sung hingibt. 5. Alle Arbeit steht unter dem
Gesetz des Klosters. St. Benedikt betont ein-
fach die Pflicht der Arbeit; die Art der Arbeit
soll nach dem Urteil des Abtes den jeweiligen
ortlichen und zeitlichen Verhiltnissen ange-
passt werden.

Uber der Arbeitsstitte eines jeden Monches
stehen die Worte: «In allem soll Gott verherr-
licht werden» (c.57). Die im Gehorsam ver-
richtete Arbeit ist Dienst fiir Gott und dient
seiner Verherrlichung. Sie fordert aber auch die
Einheit der monastischen Familie, denn aus der
Arbeit der einzelnen Glieder erwichst das ge-
meinsame Wohl. Die Monche sollen einander
dienen in den Dienstleistungen des tiglichen
Lebens, sagt die heilige Regel, «weil dadurch
grosserer Lohn und Wachstum in der Liebe ge-
wonnen wird» (c. 35). So trigt einer des ande-
ren Last und erfiillt das Gesetz Christi (vgl.
Gal 6, 2).

Die Geliibde

Nach der Regel des heiligen Benedikt ver-
pflichtet sich der Monch in seiner Profess zur
Bestiandigkeit, zum klosterlichen Tugendwan-
del und zum Gehorsam.

Unter Bestindigkeit versteht der heilige Bene-
dikt das dauernde Verharren im Kloster von
der eigenen Profess bis zum Tod. Bestindigkeit
bedeutet fiir den Monch die Absicht, soweit es
von ithm abhingt, sein ganzes Leben in seinem
Kloster zu verbringen. Wir miissen uns natiir-
lich hiiten, dieses Geliibde als ein starres Prin-
zip zu betrachten. Die ortliche Bestindigkeit
muss sich in eine geistige ausweiten. Bestandig-



keit nach ihrer geistigen Seite hin ist Liebe und
Anhinglichkeit an das eigene Kloster. Auch bei
ortlicher Entfernung ist dies moglich, sofern
diese durch den Gehorsam auferlegt und ge-
fordert ist.

Das zweite benediktinische Geliibde fordert
den klosterlichen Tugendwandel, klosterliches
Tugendleben und Tugendstreben. Der Mdnch
wird dadurch zu drei Dingen verpflichtet:
1. Zum Gottsuchen in Gebet, Arbeit, Lesung
und Selbstzucht; 2. zur Beobachtung der Re-
gel; 3. zu einem Leben nach dem in der Regel
vorgezeichneten Weg zur Vollkommenbheit.

In diesem Geliibde eingeschlossen sind auch
die Keuschheit und die Armut; deren tiefster
Sinn ist das Freisein fiir Gott.

Ganz besonders betont die heilige Regel den
Gehorsam. Diese Tugend gehort zum monchi-
schen Leben in der Gemeinschaft. Thr Wesen
besteht darin, «nach dem Entscheid und dem
Befehl eines anderen» zu wandeln (c. 5). Mo-
tive dieses Gehorsams sind: die Christustreue,
die Professtreue, die ewige Vergeltung und
vor allem der Geist des Glaubens.

Die Stille und Schweigsamkeit

Ein wesentliches Moment im Leben des Mon-
ches ist die Stille, die Schweigsamkeit. «Stiitze
des Ordenslebens, Schliissel zum klosterlichen
Wandel, Grundlage der Frommigkeit, Hilfe
und Schutz fir die Tugenden» nennen die
Lehrer des geistlichen Lebens das Stillschwei-
gen. Wir lesen in der Heiligen Schrift: «Beim
Vielreden wirst du der Siinde nicht entgehen»
(Prov 10, 19) und «Teod und Leben sind in der
Gewalt der Zunge» (Prov 18, 21). Der Sinn
des klosterlichen Schweigens ist nun allerdings
mit der blossen Enthaltung vom Reden nicht
erschopft. Das dussere Schweigen soll den
Ménch bereit machen fiir das innere Horen
auf die Stimme Gottes. Dieser innere Verkehr
mit Gott gibt dem klosterlichen Schweigen

53

Reichtum und Fruchtbarkeit und macht die
Klausur des Klosters erst recht zu seiner
«Werkstatte der Heiligkeit».

«Wer Gott liebt, verldsst alles und geht fort
zu Gott.» Dieses Wort des heiligen Basilius
sucht der Monch in seinem Leben in der «Ein-
samkeit des Klosters» zu verwirklichen. Er ist
stindig auf der Suche nach Gott in der Uber-
zeugung, dass er «nicht fern» sein kann, denn
«in thm leben wir, bewegen wir uns und sind
wir» (Apg 17, 28). P. Augustin

Beniitzte Literatur:

Die Benediktusregel, hg.von P.Basilius Steidle OSB,
Beuroner Kunstverlag 1963.

Abt Raimund Tschudy, Die Benediktiner, Paulusverlag
Freiburg 1960.

Leodegar Hunkeler, Vom Ménchtum des heiligen Bene-
dikt, Hess-Verlag Basel 1947.

P. Bonaventura Rebstock, Schule des Herrn, Beuroner
Kunstverlag, 2. Auflage 1958.

P. Vincentius Stebler, Der benediktinische Weg zur Be-
schauung, Verlag Otto Walter Olten 1947.



	Der Lebensraum des Mönches

