Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Monche nach dem Konzil

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031968

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Monche nach dem Konzil

Die hochwiirdigsten Abte, die sich im Septem-
ber dieses Jahres zu Rom versammeln, werden
iber schwerwiegende Fragen beraten miissen.
Probleme, die weiter reichen als iiber den
Schnitt der Kapuze und der Kukulle, stehen
zur Diskussion. Sollen die Benediktiner wieder
ein Laienorden werden? Sollen die Abte lebens-

41

linglich im Amte bleiben? Welche Arbeiten
und Aufgaben sind mit dem monastischen Le-
ben vereinbar und welche nicht? Soll die Viel-
falt im Orden noch mehr vorangetrieben oder
umgekehrt eine grossere Einheit angestrebt
werden? Was miissen die Kloster unternehmen,
um die gelobte Armut glaubwiirdiger darzu-
stellen? Soll die Monchsliturgie ausschliesslich
in Latein und gregorianischem Choral gefeiert
werden? Ist die Psalmenordnung, wie sie die
heilige Regel vor 14 Jahrhunderten aufstellte,
dem modernen Menschen noch zumutbar? Ist
die Regel des heiligen Benedikt biblisch genii-
gend untermauert oder sind sogar hier ernste
Vorbehalte anzumelden? Solche Fragen wer-
den gestellt, und die hochwiirdigsten Viter
sollten darauf eine giiltige Antwort finden.
Fragen, die keineswegs an der Oberfliche
haften, sondern das Monchtum tatsichlich in
seinem innersten Wesen treffen und selber in
Frage stellen. So hat der Durchzug, den der
gute Papst Johannes in der weiten Weltkirche
machte, nun auch die entlegensten Kloster und
Klausen erfasst. Kein Wunder, dass es in vie-
len Zellen verschnupfte Leute gibt, die sich
nicht mehr auskennen.

Wober die Krise?

Das Konzil hat den Dialog mit der Welt er-
offnet. Nicht als ob die Kirche vorher nicht
mit der Welt gesprochen hitte. Aber dieses Ge-
sprach war zu distanziert, von oben herab, mit
reichlich viel Apologie und Polemik befrachtet.
Die Kirche sah immer zuerst, was falsch und
gefahrlich war in der Welt. Sie erhob den
Drohfinger und sparte nicht mit der Rute. So
konnte man eigentlich kaum von einem wirk-
lichen Gesprich reden. Papst Johannes hin-
gegen fand, es wire viel christlicher, beim an-
dern zuerst das Gute zu sehen und sich dariiber
zu freuen. Statt bei aufkommenden Neuerun-



42

gen und Stromungen zuerst die Gefahren fiir
das Seelenheil zu wittern, wire es wohl frucht-
barer, sich zu fragen, was fiir echte Anliegen
sich dahinter verbergen und welche Antwort
die Kirche darauf geben konnte. Dazu ist aber
eine grossere Nahe zu den Menschen unerliss-
lich. Ein Autounfall, den ich an Ort und Stelle
miterlebe, beschiftigt mich mehr als ein Flug-
zeugungliick, von dem ich in der Zeitung lese.
Der Mensch ist nun einmal so. Das Feuer, das
thm nicht das eigene Fell versengt, erhitzt ithn
nicht. In diesem Gestaltwandel der christlichen
Frommigkeit geraten die Monche auf einmal
ins Hintertreffen. Wie soll man hinter meter-
hohen Klostermauern einen lebensnahen Dia-
log mit der Welt fithren konnen? Ist ein Leben,
das dem Schweigen verpflichtet ist, tiberhaupt
dialogfihig?

Kritik an der Kritik

Es ist eine leidige Tatsache, dass der Mensch
immer Gefahr liuft, von einem Extrem ins an-
dere zu fallen. Und da die Kirche sich aus
Menschen zusammensetzt, ist auch sie dieser
Versuchung ausgesetzt. So scheint in unserem
Fall die friher allzu angstliche Abschirmung
gegeniiber der Welt einer allzu unbekiimmerten
Weltfreudigkeit gewichen zu sein. Ernsthafte
und ernst zu nehmende evangelische Theologen
machen auf diese Gefahr aufmerksam. Oskar
Cullmann betont entschieden, dass ein um je-
den Preis Modernseinwollen zu einer «fausse
présence au monde» fithren muss; dass wir
Christen kein Recht haben, das zum Glauben
gehorende Argernis ausmerzen zu wollen, um
von der Welt verstanden zu werden; dass Mo-
dernisierung restlos aus einer inneren Erneue-
rung hervorgehen soll und nicht ein isoliertes
Ideal sein darf. Ebenso entschieden meldet Lu-
kas Vischer seine Bedenken gegen eine zu grosse
Weltbejahung an: «Die Bejahung der Welt und

ihrer Geschichte kann so weit gesteigert wer-
den, dass das Reich Gottes kaum mehr als ein
Gericht iiber diese Welt verstanden wird. Die
Gegenwart Christi, sein Wirken in der Welt
auch unabhingig von dem in der Kirche ver-
kiindigten Wort, wird als beinahe selbstver-
stindlicher Ausgangspunkt betrachtet. Wir be-
finden uns aber in einer Welt, die von der Herr-
schaft des Bosen gezeichnet ist, und wenn Chri-
stus auch den Sieg tiber alle Macht der Finster-
nis errungen hat, st ihre Herrschaft doch nicht
ausgeloscht. Wir befinden uns zwischen den
Zeiten. Wir wissen im Glauben, dass Gott alle
Dinge in Christus zusammenfassen wird, ja,
dass sie in ihm bereits zusammengefasst sind.
Wir wissen darum auch, dass nichts geschehen
kann, das uns nicht dieser vollstindigen Herr-
schaft niherbringt. Wir wissen aber zugleich,
dass das Bose nicht ausgespielt hat, sondern im
Gegenteil seine Macht konzentriert, auch wenn
oder gerade weil es dazu verurteilt ist, zu ver-
gehen. Diese Welt bleibt darum zutiefst zwei-
deutlg, und wir verstehen sie nur, wenn wir
siec unter dem doppelten Gesichtspunkt von
Gnade und Gericht verstehen.» Eben weil die
Welt zweideutig ist, muss sich die Kirche mit
ihr solidarisch erkliren und zugleich Distanz
halten. «Solidaritit kann leicht iiberbetont
werden. Distanz hat heilsame Seiten. Sie liegt
im Wesen des Glaubens, und die Kirche wiirde
sowohl sich selbst als auch die Menschen, zu
denen sie sprechen will, tiuschen, wenn sie das
nicht klar zum Ausdruck brichte. Sie kann
nicht, wenn sie sich iiber das Verhiltnis von
Kirche und Welt dussert, iiber Anbetung,
Sammlung, Meditation und innere Disziplin
schweigen. Es gibt Formen der Frommigkeit,
die der Vergangenheit angehdren. Die Not-
wendigkeit, sich aus der Welt und ihrer Akti-
vitdt zuriickzuziehen, ist darum nicht aufge-
hoben. Sie wird im Gegenteil in einer Welt
wachsender Spannungen noch dringlicher. Nur
durch sie kann die Freiheit aufrecht erhalten

bleiben.»



Darum ist das Monchtum nach dem zweiten
Vatikanischen Konzil keineswegs iiberfliissig
geworden. Im Gegenteil, je weiter sich die
Kirche an die Front hinauswagt, um so besser
muss das Réduit ausgebaut werden, denn wenn
der Nachschub ausbleibt, ist der Krieg ver-
loren. Was niitzt die beste Bewisserungsanlage,
wenn die Quelle versiegt?

Standortsbestimmung des Monchtums
in der Kirche

Zum vollen und ganzen Christusmysterium ge-
h6rt nicht bloss das Kommen des Gottessohnes
in diese Welt, sondern auch sein Ubergang von
der Welt zum Vater. Darum ist der Christ in
der Nachfolge seines Herrn und Erldsers nicht
nur in diese Welt gesandt, sondern auch beru-
_fen, mit Thm zum Vater heimzukehren. Zum
inkarnatorischen Prinzip muss deshalb das
eschatologische hinzukommen. Der Ordens-
stand und vor allem das Monchtum soll den
Christen helfen, in der Welt nicht von der Welt
zu sein, damit sie jene Distanz gewinnen, die
sie nicht aufgeben konnen, ohne sich selbst
aufzugeben. «Das mochte ich euch sagen,
Briider: Die Zeit steht unter Druck. Mdchten
also hinfort jene, die Frauen haben, so leben,
als hitten sie keine; die Weinenden so, als
weinten sie nicht; die Frohen so, als freuten sie
sich nicht; die Erwerbenden so, als besissen sie
nichts, und die sich mit der Welt befassen, als
machten sie keinen Gebrauch von ihr. Denn
die Gestalt dieser Welt vergeht, und ich méchte
gern, dass ihr unbeschwert von Sorgen wiret»
(1Kr7,29—32).

Und in der dogmatischen Konstitution iiber die
Kirche lesen wir unter Nr. 44: «Das Volk Got-
tes hat hier keine bleibende Heimat. Deshalb
macht der Ordensstand, der seine Glieder von
den irdischen Sorgen mehr befreit, mehr die
himmlischen Giiter, die schon in dieser Zeit

43

gegenwartig sind, auch allen Gldubigen kund,
bezeugt das neue und ewige, in der Erldsung
Christi erworbene Leben und kiindigt die zu-
kiinftige Auferstehung und Herrlichkeit des
Himmelreiches an. Und die Lebensform, die
der Sohn Gottes annahm, als er in die Welt
eintrat, um den Willen des Vaters zu tun, und
die er den Jiingern, die ihm nachfolgen, vor-
gelegt hat, ahmt dieser Stand deutlicher nach
und gibt ihr in der Kirche stindige Gegenwart.
Schliesslich macht er die Erhabenheit des Got-
tesreiches gegeniiber allem Irdischen und seine
hochsten Anspriiche in besonderer Weise of-
fenkundig. Er beweist auch allen Menschen die
iiberragende Grosse der Herrschaft Christi und
die wunderbare, unbegrenzte Wirkkraft des
Heiligen Geistes in der Kirche.» So sollen
denn die Ménche durch ihr stilles, gottesdienst-
lich geprigtes, jenseitig ausgerichtetes Leben
dafiir sorgen, dass in der Kirche die eschatolo-
gische Spannung nicht erlahmt. Durch die
Mbdnche und Nonnen vor allem soll die Kirche
die wachsame Braut bleiben, die mit der bren-
nenden Lampe Ausschau hilt nach dem Briu-
tigam, von dem man nicht weiss, wann er
kommt.

Die Monche freilich bewohnen keine Insel der
Seligen. Auch sie sind in der Welt und sollen
sich solidarisch wissen mit allem, was in ihr
vorgeht. Sie sind niemals vom Dialog mit der
Welt dispensiert. Aber sie sollen diesen Dialog
vor allem daheim fiithren, indem sie ihre Klo-
sterpforten bereitwillig 6ffnen fiir alle, die bei
ihnen Rat, Trost, Ruhe und Frieden suchen. Je
turbulenter das Leben sich in der Welt gebar-
det, um so notwendiger werden die Griinfla-
chen des Geistes, die Stitten der Stille und der
Sammlung. Darum werden die Monche nach
dem Konzil wohl noch stiller, noch schweig-
samer, noch gesammelter, noch anspruchsloser,
noch liturgischer und noch kontemplativer wer-
den miissen, damit die Offnung der Kirche zur
Welt hin nicht zu einer Verweltlichung der
Kirche fiihrt. P. Vinzenz



	Mönche nach dem Konzil

