
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 44 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Mönche nach dem Konzil

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4i

Mönche nach dem Konzil länglich im Amte bleiben? Welche Arbeiten
und Aufgaben sind mit dem monastischen
Leben vereinbar und welche nicht? Soll die Vielfalt

im Orden noch mehr vorangetrieben oder
umgekehrt eine grössere Einheit angestrebt
werden? Was müssen die Klöster unternehmen,
um die gelobte Armut glaubwürdiger
darzustellen? Soll die Mönchsliturgie ausschliesslich
in Latein und gregorianischem Choral gefeiert
werden? Ist die Psalmenordnung, wie sie die
heilige Regel vor 14 Jahrhunderten aufstellte,
dem modernen Menschen noch zumutbar? Ist
die Regel des heiligen Benedikt biblisch genügend

untermauert oder sind sogar hier ernste
Vorbehalte anzumelden? Solche Fragen werden

gestellt, und die hochwürdigsten Väter
sollten darauf eine gültige Antwort finden.
Fragen, die keineswegs an der Oberfläche
haften, sondern das Mönchtum tatsächlich in
seinem innersten Wesen treffen und selber in
Frage stellen. So hat der Durchzug, den der

gute Papst Johannes in der weiten Weltkirche
machte, nun auch die entlegensten Klöster und
Klausen erfasst. Kein Wunder, dass es in vielen

Zellen verschnupfte Leute gibt, die sich
nicht mehr auskennen.

Die hochwürdigsten Äbte, die sich im September
dieses Jahres zu Rom versammeln, werden

über schwerwiegende Fragen beraten müssen.
Probleme, die weiter reichen als über den
Schnitt der Kapuze und der Kukulle, stehen
zur Diskussion. Sollen die Benediktiner wieder
ein Laienorden werden? Sollen die Äbte lebens-

Wober die Krise?

Das Konzil hat den Dialog mit der Welt
eröffnet. Nicht als ob die Kirche vorher nicht
mit der Welt gesprochen hätte. Aber dieses
Gespräch war zu distanziert, von oben herab, mit
reichlich viel Apologie und Polemik befrachtet.
Die Kirche sah immer zuerst, was falsch und
gefährlich war in der Welt. Sie erhob den
Drohfinger und sparte nicht mit der Rute. So
konnte man eigentlich kaum von einem
wirklichen Gespräch reden. Papst Johannes
hingegen fand, es wäre viel christlicher, beim
andern zuerst das Gute zu sehen und sich darüber
zu freuen. Statt bei aufkommenden Neuerun-



42

gen und Strömungen zuerst die Gefahren für
das Seelenheil zu wittern, wäre es wohl fruchtbarer,

sich zu fragen, was für echte Anliegen
sich dahinter verbergen und welche Antwort
die Kirche darauf geben könnte. Dazu ist aber
eine grössere Nähe zu den Menschen unerläss-
lich. Ein Autounfall, den ich an Ort und Stelle
miterlebe, beschäftigt mich mehr als ein
Flugzeugunglück, von dem ich in der Zeitung lese.

Der Mensch ist nun einmal so. Das Feuer, das
ihm nicht das eigene Fell versengt, erhitzt ihn
nicht. In diesem Gestaltwandel der christlichen
Frömmigkeit geraten die Mönche auf einmal
ins Hintertreffen. Wie soll man hinter meterhohen

Klostermauern einen lebensnahen Dialog

mit der Welt führen können? Ist ein Feben,
das dem Schweigen verpflichtet ist, überhaupt
dialogfähig?

Kritik an der Kritik

Es ist eine leidige Tatsache, dass der Mensch
immer Gefahr läuft, von einem Extrem ins
andere zu fallen. Und da die Kirche sich aus
Menschen zusammensetzt, ist auch sie dieser
Versuchung ausgesetzt. So scheint in unserem
Fall die früher allzu ängstliche Abschirmung
gegenüber der Welt einer allzu unbekümmerten
Weltfreudigkeit gewichen zu sein. Ernsthafte
und ernst zu nehmende evangelische Theologen
machen auf diese Gefahr aufmerksam. Oskar
Cullmann betont entschieden, dass ein um
jeden Preis Modernseinwollen zu einer «fausse
présence au monde» führen muss; dass wir
Christen kein Recht haben, das zum Glauben
gehörende Ärgernis ausmerzen zu wollen, um
von der Welt verstanden zu werden; dass
Modernisierung restlos aus einer inneren Erneuerung

hervorgehen soll und nicht ein isoliertes
Ideal sein darf. Ebenso entschieden meldet Lukas

Vischer seine Bedenken gegen eine zu grosse
Weltbejahung an: «Die Bejahung der Welt und

ihrer Geschichte kann so weit gesteigert werden,

dass das Reich Gottes kaum mehr als ein
Gericht über diese Welt verstanden wird. Die
Gegenwart Christi, sein Wirken in der Welt
auch unabhängig von dem in der Kirche
verkündigten Wort, wird als beinahe
selbstverständlicher Ausgangspunkt betrachtet. Wir
befinden uns aber in einer Welt, die von der
Herrschaft des Bösen gezeichnet ist, und wenn Christus

auch den Sieg über alle Macht der Finsternis

errungen hat, ist ihre Herrschaft doch nicht
ausgelöscht. Wir befinden uns zwischen den
Zeiten. Wir wissen im Glauben, dass Gott alle
Dinge in Christus zusammenfassen wird, ja,
dass sie in ihm bereits zusammengefasst sind.
Wir wissen darum auch, dass nichts geschehen
kann, das uns nicht dieser vollständigen
Herrschaft näherbringt. Wir wissen aber zugleich,
dass das Böse nicht ausgespielt hat, sondern im
Gegenteil seine Macht konzentriert, auch wenn
oder gerade weil es dazu verurteilt ist, zu
vergehen. Diese Welt bleibt darum zutiefst
zweideutig, und wir verstehen sie nur, wenn wir
sie unter dem doppelten Gesichtspunkt von
Gnade und Gericht verstehen.» Eben weil die
Welt zweideutig ist, muss sich die Kirche mit
ihr solidarisch erklären und zugleich Distanz
halten. «Solidarität kann leicht überbetont
werden. Distanz hat heilsame Seiten. Sie liegt
im Wesen des Glaubens, und die Kirche würde
sowohl sich selbst als auch die Menschen, zu
denen sie sprechen will, täuschen, wenn sie das
nicht klar zum Ausdruck brächte. Sie kann
nicht, wenn sie sich über das Verhältnis von
Kirche und Welt äussert, über Anbetung,
Sammlung, Meditation und innere Disziplin
schweigen. Es gibt Formen der Frömmigkeit,
die der Vergangenheit angehören. Die
Notwendigkeit, sich aus der Welt und ihrer Aktivität

zurückzuziehen, ist darum nicht
aufgehoben. Sie wird im Gegenteil in einer Welt
wachsender Spannungen noch dringlicher. Nur
durch sie kann die Freiheit aufrecht erhalten
bleiben.»



43

Darum ist das Mönchtum nach dem zweiten
Vatikanischen Konzil keineswegs überflüssig
geworden. Im Gegenteil, je weiter sich die
Kirche an die Front hinauswagt, um so besser
muss das Réduit ausgebaut werden, denn wenn
der Nachschub ausbleibt, ist der Krieg
verloren. Was nützt die beste Bewässerungsanlage,
wenn die Quelle versiegt?

Standortsbestimmung des Mönchtums
in der Kirche

Zum vollen und ganzen Christusmysterium
gehört nicht bloss das Kommen des Gottessohnes
in diese Welt, sondern auch sein Übergang von
der Welt zum Vater. Darum ist der Christ in
der Nachfolge seines Herrn und Erlösers nicht
nur in diese Welt gesandt, sondern auch berufen,

mit Ihm zum Vater heimzukehren. Zum
inkarnatorischen Prinzip muss deshalb das
eschatologische hinzukommen. Der Ordensstand

und vor allem das Mönchtum soll den
Christen helfen, in der Welt nicht von der Welt
zu sein, damit sie jene Distanz gewinnen, die
sie nicht aufgeben können, ohne sich selbst
aufzugeben. «Das möchte ich euch sagen,
Brüder: Die Zeit steht unter Druck. Möchten
also hinfort jene, die Frauen haben, so leben,
als hätten sie keine; die Weinenden so, als
weinten sie nicht; die Frohen so, als freuten sie
sich nicht; die Erwerbenden so, als besässen sie

nichts, und die sich mit der Welt befassen, als
machten sie keinen Gebrauch von ihr. Denn
die Gestalt dieser Welt vergeht, und ich möchte
gern, dass ihr unbeschwert von Sorgen wäret»
(1 Kr 7, 29—32).
Und in der dogmatischen Konstitution über die
Kirche lesen wir unter Nr. 44: «Das Volk Gottes

hat hier keine bleibende Heimat. Deshalb
macht der Ordensstand, der seine Glieder von
den irdischen Sorgen mehr befreit, mehr die
himmlischen Güter, die schon in dieser Zeit

gegenwärtig sind, auch allen Gläubigen kund,
bezeugt das neue und ewige, in der Erlösung
Christi erworbene Leben und kündigt die
zukünftige Auferstehung und Herrlichkeit des
Himmelreiches an. Und die Lebensform, die
der Sohn Gottes annahm, als er in die Welt
eintrat, um den Willen des Vaters zu tun, und
die er den Jüngern, die ihm nachfolgen,
vorgelegt hat, ahmt dieser Stand deutlicher nach
und gibt ihr in der Kirche ständige Gegenwart.
Schliesslich macht er die Erhabenheit des
Gottesreiches gegenüber allem Irdischen und seine
höchsten Ansprüche in besonderer Weise
offenkundig. Er beweist auch allen Menschen die
überragende Grösse der Herrschaft Christi und
die wunderbare, unbegrenzte Wirkkraft des

Heiligen Geistes in der Kirche.» So sollen
denn die Mönche durch ihr stilles, gottesdienstlich

geprägtes, jenseitig ausgerichtetes Leben
dafür sorgen, dass in der Kirche die eschatologische

Spannung nicht erlahmt. Durch die
Mönche und Nonnen vor allem soll die Kirche
die wachsame Braut bleiben, die mit der
brennenden Lampe Ausschau hält nach dem
Bräutigam, von dem man nicht weiss, wann er
kommt.
Die Mönche freilich bewohnen keine Insel der
Seligen. Auch sie sind in der Welt und sollen
sich solidarisch wissen mit allem, was in ihr
vorgeht. Sie sind niemals vom Dialog mit der
Welt dispensiert. Aber sie sollen diesen Dialog
vor allem daheim führen, indem sie ihre
Klosterpforten bereitwillig öffnen für alle, die bei
ihnen Rat, Trost, Ruhe und Frieden suchen. Je
turbulenter das Leben sich in der Welt gebärdet,

um so notwendiger werden die Grünflächen

des Geistes, die Stätten der Stille und der
Sammlung. Darum werden die Mönche nach
dem Konzil wohl noch stiller, noch schweigsamer,

noch gesammelter, noch anspruchsloser,
noch liturgischer und noch kontemplativer werden

müssen, damit die Öffnung der Kirche zur
Welt hin nicht zu einer Verweltlichung der
Kirche führt. P. Vinzenz


	Mönche nach dem Konzil

