
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 43 (1965)

Heft: 11-12

Artikel: Pater Zeremoniar hat das Wort

Autor: Born, Bonifaz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


234

Seit der Liturgiereform kann der Bischof die
Erlaubnis erteilen, den Tabernakel auch ausserhalb

des Hochaltares an einem würdigen und
gut sichtbaren Ort anzubringen, vor allem, um
die Feier der heiligen Messe zum Volk hin zu
erleichtern.

Altar und Tdbernakel

Wenn heute der Altar wieder stärker betont
wird, so steht das ganz im Einklang mit dem
Willen des göttlichen Stifters, der die Eucharistie

als Opfermahl einsetzte, als Nahrung der
Gläubigen und Wegzehrung. Anderseits enthält
der Gedanke an die wirkliche und bleibende
Gegenwart des Herrn im Sakrament soviel
Trost und Kraft und im Zusammenhang damit
der Anbetungskult soviel religiöse Werte, dass
die Kirche diesen Schatz nicht preisgeben will.
Wenn aber heute neben der Gegenwart Christi
im Tabernakel auch seine Gegenwart in der
betenden Gemeinschaft der Gläubigen, in der
Verkündigung des Gotteswortes und in der
Person des Priesters stärker betont wird, so ist
das eine Bereicherung und Vertiefung des

religiösen Lebens und nicht zuletzt ein Weg zur
ökumenischen Verständigung.

P. Vinzenz Stebler

Im zweiten Teil dieses Heftes spricht unser
Pater Zeremoniar über die liturgischen Zeichen
und Zeremonien, und zwar in der Reihenfolge,
die dem Ablauf der heiligen Handlung
entspricht.

Pater Zeremoniar hat das Wort

Das eigentliche Wesen der Liturgie ist: Begegnung

mit Gott — in und durch Christus, in der
Einheit mit dem Heiligen Geist und in der
Gemeinschaft der heiligen Kirche. Diese Begegnung

vollzieht sich unter dem Schleier heiliger
Zeichen. Dies bestätigt auch das zweite Vati-
kanum, wenn es sagt, dass in der Liturgie die
Heiligung der Menschen durch sinnenfällige
Zeichen bewirkt wird (vgl. Lit. Konst. N. 7).
Wir dürfen aber die Liturgie nicht bloss als ein
Gemenge von Formen, Zeremonien oder Riten
sehen, sonst bleiben wir an der Peripherie, denn
der Kern jeder liturgischen Feier liegt im
Begegnungscharakter. Wenn die Liturgiefeier also
nicht zu einer Begegnung mit Gott
emporwächst, hat sie keine Daseinsberechtigung.
Fehlt es aber immer an der Liturgie, wenn die
echte Begegnung mit Gott nicht zustande
kommt? Welche Antwort soll ich einem geben,
der klagt: «Die Liturgie ist wirklich ein schönes

Spiel, dabei aber sagt sie mir nichts. — Der
heiligen Messe stehe ich gleichgültig gegenüber,
ja, sie langweilt mich sogar.»
Ja, mein lieber Christ, es genügt eben nicht,
dass du dich am Sonntag gewohnheitsmässig
unter der Orgelbühne, gleichsam zwischen Tür
und Angel, mit einem Kindergebetbuch
langweilst, dann ist es dir nicht ernst! — Wenn es

zu einer echten Begegnung mit Gott kommen
soll, so muss die Liturgie für dich lebendig werden.

Du musst — um aktiv mitfeiern zu können

— verstehen, was da geschieht.
Wie wäre es also, wenn du dich einmal um
ein neues, besseres Verständnis für das
liturgische Geschehen bemühtest und dich fragen
würdest: Was sagt dieses, was das andere Symbol?

Warum stehen wir — warum sitzen wir?
Welche Bedeutung hat das erst neuerdings
aufgekommene Schweigen vor dem Kirchengebet
usw.?
Ich will dir heute keinen feierlichen Vortrag



235

halten, das riecht nämlich zu sehr nach Schule,
aber ich möchte mich doch ganz einfach mit
dir unterhalten und ein bisschen erzählen von
all diesen «seltsamen» Dingen und Gebräuchen
der Liturgie.
Übrigens — «in der Liturgie handelt es sich
zuerst nicht um Gedanken, sondern um Wirklichkeit.

Und nicht um eine vergangene Wirklichkeit,
sondern um eine gegenwärtige» — wie

Romano Guardini sagt —, «die immer aufs
neue geschieht, an uns und durch uns geschieht»
(1). Diese Wirklichkeit beginnst du aber erst zu
erfassen, wenn du verstehst, an der leibhaftigen
Gestalt das Innere abzulesen, am irdischen
Vorgang das Geistlich-Verborgene.
«Es gilt also vor allem, jenen lebendigen Akt
zu lernen, mit dem der glaubende Mensch die
heiligen,,sichtbaren Zeichen unsichtbarer Gnade'

auffasst, empfängt, vollzieht» (2).
Deshalb scheint es gut und erfolgversprechend
zu sein, beim Einfachsten, beim Selbstverständlichsten

anzufangen. Du wirst sehen, wie allein
von daher dein Verhältnis zur Liturgie —
besonders zur Eucharistiefeier — neu geordnet,
dein religiöses Empfinden neu belebt werden
kann.

Vom Kreuzzeichen

Ich möchte dir nicht vorenthalten, was
Romano Guardini darüber sagt, denn er spricht
so einfach und ansprechend, dass es geradezu
anmassend wäre, es besser machen zu wollen.
«Du machst das Zeichen des Kreuzes, machst
es recht. Kein solch verkrüppeltes, hastiges, bei
dem man nicht weiss, was es bedeuten soll.
Nein, ein rechtes Kreuzzeichen, langsam, gross,
von der Stirn zur Brust, von einer Schulter zur
andern. Fühlst du, wie es dich ganz umfasst?
Sammle dich recht; alle Gedanken und dein
ganzes Gemüt sammle in dies Zeichen, wie es

geht von Stirn zur Brust, von Schulter zu
Schulter. Dann fühlst du es: Ganz umspannt

es dich, Leib und Seele; nimmt dich zusammen,
weiht dich, heiligt dich.
Warum? Es ist das Zeichen des Alls, und ist
das Zeichen der Erlösung. Am Kreuz hat unser
Herr alle Menschen erlöst. Durch das Kreuz
heiligt er den Menschen, ganz bis in die letzte
Faser seines Wesens.
Darum machen wir es vor dem Beten, damit
es uns ordne und sammle, Gedanken und Herz
und Willen in Gott fasse. In der Versuchung,
dass er uns stärke. In der Gefahr, dass er uns
schütze. Beim Segen, auf dass Gottes Lebensfülle

hereingenommen werde in die Seele und
alles darinnen befruchte und weihe.
Denke daran, so oft du das Kreuzzeichen
machst. Es ist das heiligste Zeichen, das es gibt.
Mache es recht; langsam, gross, mit Bedacht.
Dann umfasst es dein ganzes Wesen, Gestalt
und Seele, deine Gedanken und deinen Willen,
Sinn und Gemüt, Tun und Lassen, und alles
wird darin gestärkt, gezeichnet, geweiht, in der
Kraft Christi, im Namen des dreieinigen Gottes»

(3).

Das Schreiten

Auch da findet Guardini das treffende Wort,
wenn er schreibt: «Wie viele können schreiten?
Es ist kein Eilen und Laufen, sondern ruhige
Bewegung. Kein Schleichen, sondern starkes
Voran. Der Schreitende geht federnden Fusses,
er schleppt sich nicht. Frei aufgerichtet, nicht
gebückt. Nicht unsicher, sondern in festem
Gleichmass.
Eine edle Sache ist's um rechtes Schreiten. Frei
und doch voll guter Zucht. Leicht und stark,
aufrecht und tragfähig, geruhig und voll
vorandrängender Kraft. Und danach, ob's das
Schreiten des Mannes oder des Weibes, kommt
in diese Kraft ein wehrhafter oder ein anmutiger

Zug; trägt's äussere Last, oder aber eine
innere Welt klarer Ruhe.
Und wie schön ist es, wo es fromm geschieht!
Zu lauterem Gottesdienst kann es werden.



Die Juden sahen im Blut den Sitz des Lebens.

Wenn uns Christus sein Blut zu trinken gibt,
teilt er uns sein eigenes Leben mit,
übernatürliches Leben also,

göttliches Leben,

Leben, gegen das der Tod nicht aufkommt.
Was sollen wir noch fürchten

Erkenne, o Christ, deine Würde
Erkenne, o Christ, dein Glück





238

Schon als blosses Dahinschreiten vor Gott,
wissend und ehrfürchtig, etwa wenn jemand in
der Kirche dahingeht, in des höchsten Herrn
Haus und in besonderer Weise unter seinen
Augen. Oder es ist ein Gottesgeleit, so etwa,
wie wir in der Prozession schreiten — denkst
du an das zuchtlose Geschiebe, an das verdrossene

Sich-Schleppen und Herumgaffen bei so
manchem Gottesgang? Es könnte solch' festlich

frohes Ding sein, wenn sie den Herrn
durch die Strassen der Stadt geleiten, oder
durch die Fluren, ,sein Eigentum', und alle gingen

mit betendem Herzen, schreitende Männer
in wehrhaftem Gang, Frauen in mütterlicher
Würde, Mädchen in ihrer Jugend fröhlich
reiner Anmut, Jungmannen in gebändigter
Kraft.
So könnte ein Buss- und Bittgang zu leibhaftigem

Gebet werden! Verkörpertes Wissen um
Schuld und Not könnte er sein und doch
beherrscht von christlicher Zuversicht, die weiss:
Wie eine Kraft im Menschen ist über seine
anderen Kräfte, der ruhige, sein selber sichere
Wille, so eine Macht über alle Not und alle
Schuld, der lebendige Gott.
Ist das Schreiten nicht ein Ausdruck menschlichen

Wesensadels? Die aufrechte Gestalt ihrer
selbst Herrin, sich selber tragend, ruhig und
sicher, die bleibt des Menschen alleiniges
Vorrecht. Aufrecht Schreiten heisst Mensch sein.
Aber wir sind mehr als nur Menschen, göttlichen

Geschlechtes seid ihr', sagt die Schrift.
Aus Gott wiedergeboren zu neuem Leben. Christus

lebt in uns, in besonders tiefer Weise durch
das Sakrament des Altares: Sein Leib west in
unserem Leibe; sein Blut kreist in unserem Blute.
Denn ,wer mein Fleisch isst und mein Blut
trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm', hat Er
gesagt. Christus wächst in uns und wir wachsen
in ihm, immer weiter hinein, hindurch, hinauf,
bis wir ,herangereift sind zum Vollalter Jesu
Christi'; bis er ,herausgeformt ist in uns', und
dann alles Sein und Tun, ,ob wir nun essen oder
schlafen oder was immer wir treiben', Arbeit

und Spiel und Freude und Tränen, alles ein
Christus-Leben geworden ist.
Das Wissen um dies Geheimnis könnte so
freudigen, von Schönheit und Kraft durchklunge-
nen Ausdruck finden im rechten Schreiten» (4).

Das Gewand

Wie oft ist zu hören: Wozu auch so viele und
so teure Gewänder, die vor lauter «modern
sein» nicht einmal mehr ein «christliches
Zeichen» haben und deshalb nicht mehr in die Kirche

passen?» Da möchte ich gleich die Liturgie-
Konstitution anführen, die sagt: «Bei der
Förderung und Pflege wahrhaft sakraler Kunst
mögen die Ordinarien mehr auf edle Schönheit
bedacht sein als auf blossen Aufwand» (Lit.
Konst. 124). Das gilt auch für die heiligen
Gewänder.
Es fragt sich nun bloss, worin edle Schönheit
besteht. Da gehen wohl die Meinungen je nach
dem Kunstverständnis auseinander. Aber:
Betrachte zum Beispiel nur die geschichtliche
Entwicklung der Kasel (Messgewand), so wirst du
sehen, dass sie seit dem frühen Mittelalter
immer mehr von ihrer ursprünglichen Einfachheit
und Nüchternheit verliert, auf Kosten des

äusseren Aufwandes, bis sie schliesslich ihren
Tiefpunkt in der industriellen Anfertigung des
19. Jahrhunderts erreichte. Zur selben Zeit aber
zeigen sich schon rückläufige Tendenzen, welche

über die «gotische» und seitlich erweiterte
«römische» Kasel heute wieder die ursprüngliche

Form (Glockenkasel) erreichen. Ebenfalls
wird heute wieder erkannt, dass die Symbolkraft

der Kasel in der Kostbarkeit des Materials

(handgewobene Stoffe) und im einhüllenden

Gewandcharakter liegt und nicht in einer
reichen Bildstickerei. So zeigt sich wohl die
edle Schönheit in der schlichten Einfachheit.
Es würde hier zu weit führen, die Aussagekraft
aller einzelnen Gewänder aufzudecken.
Beschränken wir uns einmal auf die Kasel.



239

Diese war seit den Ursprüngen ein mantelartiges

Oberkleid, entstanden aus dem Obergewand,

wie es Griechen und Römer in der
Öffentlichkeit zu tragen liebten. Nicht, dass das
südliche Klima das Tragen dieses Übergewandes

verlangte, vielmehr gehörte es zum guten
Ton — war Dartun der Würde. Dieses Dartun

der Würde war auch Grund, warum der
Priester dieses Ubergewand bei der Feier des
Herrenmahles trug. «Diese Bedeutung kommt
dem Messgewand heute noch zu. Schon in den
ersten christlichen Jahrhunderten reifte zudem
der Sinn für die sakrale Verhüllung des Heiligen

— also auch desjenigen, der für das Volk
Gottes am Altare stand und durch dessen Wort
Christus geheimnisvoll gegenwärtig wurde. Die
sakrale Verhüllung, das feierliche Eingebundensein

ist somit der Sinn des Messgewandes.
Die vorne zusammengenähte Halbkreisform
hatte diese Eigenschaft in hohem Masse. Sie

umfing den Körper ringsum und gab der
Gestik feierliche Gewichtigkeit» (5).
Neben dieser «materiellen» Aussage des
Messgewandes findet sich schon seit früher Zeit die
spirituelle. Hier wird die Kasel verglichen mit
der alles überragenden (vgl. 1. Kor. 13, 13),
selbst die Sünden bedeckenden Liebe (vgl. 1.
Petr. 4, 8), eben weil sie über allen anderen
liturgischen Gewändern getragen wird und sie
alle umhüllt.
Vermögen uns diese beiden Aussagen nicht die
Möglichkeit zu vermitteln, den Priester, der
sich — als des Volkes Vertreter — anschickt,
das Opfer zu feiern, in einem neuen Licht zu
sehen — in einer Sicht, die verlangt, sich mit
ihm zu verbinden, sich hinter ihn zu stellen, um
mit ihm mitzuopfern?

Der Altar

Der Altar zieht wie ein Mittelpunkt der Kirche
die Blicke aller auf sich. Er ist wesentlich ein
geweihter, steinerner Tisch, in dem sich ein

kleines Grab von Martyrerreliquien befindet.
— Er ist also ein wirklicher Tisch, da auf ihm
die Eucharistie gefeiert wird, die von Christus
während eines Mahles und unter den Zeichen
des Mahles: Brot und Wein, eingesetzt wurde
und die in der Kommunion Gemeinschaft)
ausmündet.
War der Altar in den ersten christlichen
Jahrhunderten ein tragbarer Holztisch, so verlangt
die Kirche heute, dass er ein Tisch aus Stein sei.
Der Stein besitzt in der Bibel zweifachen
Symbolcharakter, der ihn zum Vorbild Christi
macht. Zunächst ist der Stein selbst, der Fels,
aus dem Moses Wasser hervorsprudeln liess,
Symbol Christi: «... und dieser Fels war Christus»

(1. Kor. 10, 4), der Grund- oder Eckstein
des Gebäudes.
Daneben findet sich in der Bibel auch das Thema

des steinernen Altares, den das erste Buch
Moses zum erstenmal andeutet (vgl. Gen. 28,
18) und dessen Bestimmung als Brandopferaltar

später durch die Gesetzgebung im Deu-
teronomium (vgl. 27, 5—7) genauer festgelegt
wird.

Eine weitere Deutung, die der Altar erfuhr, ist
die moralische, die im Altar ein Sinnbild des
menschlichen Herzens erblickt. Schon der heilige

Augustin sagt dazu: «Wir alle sind ein
Tempel Gottes. In diesem Tempel ist der Altar
unser Herz, auf dem wir blutige Opfer
darbringen, wenn wir bis zum Blute für die Wahrheit

streiten, auf dem wir Weihrauch anzünden,
wenn wir in frommer, heiliger Liebe erglühen

...» (Gottesstaat X, 3). «Und von diesem
Innersten und Stillsten und Stärksten im
Menschen», so sagt Guardini, «ist der Altar draus-
sen das sichtbare Zeichen. — Beides aber gehört
zusammen, der Altar draussen und der drinnen.

Jener das Herz der Kirche; dieser das
Tiefste lebendiger Menschenbrust, des inneren
Tempels, davon der draussen mit seinen Wänden

und Wölbungen Ausdruck und Gleichnis
ist» (6).



240

Das Stehen

Etwas, das der «neuen» Liturgie schwer
angekreidet wird, ist die «ewige Unruhe»: bald
wird gestanden, bald gekniet, bald gesessen.
Warum nur dieser Widerwille dagegen?
Wir haben weitgehend das Stehen «verlernt»,
zugunsten des Kniens oder gar noch mehr des

bequemen Sitzens, und die Weichlichkeit vieler
ist grösser als ihr Verständnis für Körperhaltung.

Denke, du sässest nieder, ruhtest oder plaudertest.

Da käme jemand, der dir ehrwürdig ist
und wendet sich an dich. Sogleich würdest du
aufstehen und in aufrechter Haltung hören und
antworten. — Was bedeutet das?
Das Stehen bedeutet vor allem, dass wir uns
zusammennehmen. Statt der gelösten Haltung
des Sitzens nehmen wir eine beherrschte, straffe
an. Es bedeutet, dass wir aufmerksam sind. Im
Stehen liegt etwas Gespanntes, Waches. Und
endlich bedeutet es, dass wir bereit sind, denn
wer steht, der kann sofort auf und davon
gehen. Er kann ungesäumt einen Auftrag
ausführen, eine Arbeit anfangen, sobald sie ihm
zugewiesen wird.
Diese wache, tätige Ehrfurcht Gott gegenüber
sollte uns nicht abgehen, dann würde das Stehen

von selbst edle Geradlinigkeit, die das

«aufmerksamkeits-geladene» Haupt dem
heiligen Geheimnis entgegenhebt.
Wir stehen auf, wenn der Priester mit seinen
Dienern Einzug hält, eben aus Ehrfurcht vor
dem Vorsteher der Gemeinde, aber auch aus
Bereitschaft für ein aufrichtiges Mittun. Wir
stehen, wenn der Liturge das Gebet über die
Gemeinde spricht, das Wort ruhig hörend und
bereit zu freudigem Tun. Wir stehen auf, wenn
die Frohe Botschaft ertönt aus Ehrfurcht vor
Christus, der im Evangelium zu uns spricht.
Dass auch die eigentliche Opferhandlung früher

stehend mitbegangen wurde, zeigt noch der
eine und andere Teil der Eucharistiefeier. So
heisst es zum Beispiel nicht: «... ich opfere sie

auf...» für alle Herumknienden, noch viel
weniger: für alle Herumsitzenden, sondern:
«. ich opfere sie auf für alle Umstehenden»
(Opferungsgebet) — ebenfalls im Kanon:
«Gedenke aller, die den Altar umstehen.»
So strafft sich also das Gebet im Stehen und
wird frei zugleich, in Ehrfurcht und Tatbereitschaft.

Das Knien

Es erweist sich immer wieder als guter
Ausdruck für das «Benedictus, qui venit. Hochgelobt

sei, der da kommt, im Namen des

Herrn», wenn zur heiligen Wandlung die ganze
Gemeinde niederkniet.

Knien ist eine wundervolle Körperhaltung,
schon rein ästhetisch. Sie gewinnt aber ihren
inneren Sinn erst, wenn sie als Ausdruck der
Demut, der Verehrung und der Anbetung
gesetzt und erlebt wird. Der Mensch will immer
grösser sein; er fühlt sich gehoben, wenn er sich
streckt und sich in die Höhe reckt.
Knien aber bedeutet: sich fast um die Hälfte
kleiner machen. Es ist ein Ausdruck der Demut
und Selbsterniedrigung. Man macht sich
unbedeutend, bescheiden und klein und demütig.
Demut aber heisst Mut zum Dienen. Das ist
aber gerade durch das Knien ausgedrückt: sich
dem Grösseren, dem Höheren unterwerfen. Wo
aber spüren wir deutlicher, wie wenig wir sind,
als wenn wir vor Gott stehen? Der grosse Gott,
der gestern war wie heute und nach hundert
und tausend Jahren! Der heilige Gott, rein,
gerecht und von unendlicher Hoheit. Wie ist
der gross... Und ich so klein! — Deshalb knien
wir am besten und mit grösster Berechtigung
vor Gott. Es ist unsere wesensgemässe Haltung
vor Gott, dem Allmächtigen. Es ist Ausdruck
der Anbetung, des höchsten Aktes der
Verehrung. Es ist aber auch die Stellung des demütig

Empfangenden.
Niederknien ist also die andere Seite der Ehr-



241

furcht vor Gott. Im Stehen war's die wache,
tätige Bereitschaft; hier die anbetende, in Ruhe
verharrende Unterwürfigkeit. Und wenn du
also die Knie beugst, lass es kein hastiges, leeres
Geschäft sein. Gib ihm eine Seele! Das ist dann
Dienmut, und ist Wahrheit, und jedesmal wird
es deiner Seele gut tun.

Das Sitzen

Das Sitzen ist die Haltung des Lehrers, der
unterrichtet, und des Oberen, der den Vorsitz
führt. Deshalb hat der Bischof einen Sitz —
die cathedra — von der aus er die Versammlung

leitet und das Wort an sie richtet. Und
weil der Pfarrer als Stellvertreter des Bischofs
eine Gemeinde leitet, hat auch er das Recht,
einen Sitz zu haben. Dieses Sitzen will Anteil
an der Herrschaft Gottes und durch diese
Anteilnahme auch eine gewisse Vertraulichkeit mit
Gott ausdrücken.
Aber auch das Volk wird bei gewissen Augenblicken

zum Sitzen eingeladen. Denn Sitzen ist
nicht nur die Haltung des Lehrenden, sondern
auch die des Hörenden: «Jesus sass als Kind
mitten unter den Lehrern» (vgl. Lk. 2, 46);
«Maria sass zu Füssen des Herrn und hörte auf
sein Wort» (vgl. Lk. 10, 39). Sicher kann die
sitzende Körperhaltung für viele eine sehr
rasche, wenn auch freundliche Versenkung — in
den Schlaf — herbeiführen. Ebenso sicher
vermag sie die hellwache Meditation zu fördern,
denn im Sitzen verzichtet man auf das eigene,
oft so geschäftige Tun und öffnet sich dem
ruhigen Hinhorchen auf das Wort Gottes.

Die Stille

Guardini sagt: «Wenn mich jemand fragt, womit

liturgisches Leben anfange, würde ich
antworten: damit, dass man die Stille lernt. Ohne
sie bleibt alles unernst oder doch vergeblich»

(7).

Nimm deshalb die Stille ernst. Doch darf sie

nicht nur äusserlich sein. Das ist der Fall, wenn
nicht geredet und herumgerückt wird. Dabei
kann sich innerlich gleichwohl alles in Unruhe
befinden. Wirkliche Stille bedeutet, dass auch
die Gedanken, die Gefühle, das Herz zur Ruhe
kommen. Versuchst du diese Stille herzustellen,
so merkst du, dass es nicht mit einemmal geht.
Du musst sie üben. Dafür sind vor allem die
Augenblicke vor Beginn der heiligen Messe in
der Kirche gut. Das bedingt aber, dass du so

zeitig zur Kirche gehst, dass du diese Augenblicke

eben hast.
Vor allem darfst du die Stille nie empfinden
als ein Loch, das du mit irgend einem Geräusch
ausfüllst. Dann wird die Stille nur zu einem
Fehlen, zu einer Leere und erregt das Gefühl
der Unordnung. In Wahrheit aber ist sie etwas
Volles und Reiches. «Sie ist die Ruhe des inneren

Lebens. Sie ist die Tiefe des verborgenen
Stromes. Sie ist gesammelte Anwesenheit,
Offenheit und Bereitschaft. Daraus ergibt sich
auch, dass sie nichts Dumpfes bedeutet, keine
Trägheit, kein untätiges Lasten in sich selber.
Die echte Stille ist wach und voll
Bereitschaft» (8). Ja, sie ist die innere Quelle, aus
welcher das Wort — das Gebet entspringt.

Die Kollekte

Hat der Priester das Volk begrüsst und ist der
Aufruf «Lasset uns beten» verklungen, so tritt
Stille ein. Da wir schon über Sinn und Zweck
der Stille gesprochen haben, so weisst du nun,
dass das nicht etwa ein Regiefehler ist — es ist
auch kein leeres Loch, das mit irgendwelchen
Nebengeräuschen ausgefüllt werden muss,
sondern es ist eine besondere Zeit der inneren
Sammlung und des persönlichen Gebetes. —
Der Priester wartet, bis du und jeder einzelne
in der Kirche deine persönlichen Anliegen Gott
vorgelegt hast. Dann erst spricht er als
Vorsitzender der Gemeinde die Kollekte — ein Ge-



Unsere Pfarrkirchen, Abteien und Kathedralen
sind nur ein Schattenriss des himmlischen Jerusalem.
Ihre Türme und Glocken weisen hinauf
zur Stadt der ewigen Festgemeinde,
die, wie eine Braut geschmückt,
Christus angetraut wird.
Der Glaube geht über in Schauen,
die Hoffnung in Besitz,
und die Liebe vollendet sich

im unverhüllten Anblick des Dreieinigen Gottes.





244

bet, das die Anliegen aller Anwesenden zusam-
menfasst und abschliesst.
Gerade hier kommt der soziale Charakter der
Liturgie zum Ausdruck. Wenn du hier nicht
mittust, so schliessest du dich ja aus aus der
betenden Gemeinde. Wenn du hier nicht
mittust, so kann der Priester von dir nichts
«einsammeln», denn das drückt ja das Wort
«Kollekte» aus. Auch kannst du, wenn du hier nicht
mittust, nicht mit voller Überzeugung das
Amen sprechen, denn das Amen bekräftigt das
für die Gemeinde laut gesprochene Gebet.

Der Weibrauch

Räucherwerk hat im profanen wie im
gottesdienstlichen Leben der Völker schon immer
eine bedeutende Rolle gespielt. Obwohl die
ersten Christen — wie es scheint aus Verachtung
der heidnischen Opfergebräuche — den Weihrauch

ablehnten, findet er in unserer heutigen
Liturgie reiche Verwendung.
Beim Einzug zum feierlichen Hochamt wird
dem Zelebranten, auf dem Weg zum Ambo
dem Evangeliar, bei Prozessionen dem Kreuz
oder dem Allerheiligsten brennendes Räucherwerk

vorangetragen. Auch wird der Altar
inzensiert (beräuchert); dasselbe geschieht mit
den Opfergaben, den Reliquien auf dem Altar,
den Liturgen und schliesslich mit allen
Anwesenden.

Wozu das alles, so wirst du fragen. Einmal
erscheint der Weihrauch als eine Ehrung. Darum
das Verbrennen von Weihrauch vor dem zur
feierlichen Liturgie schreitenden Priester. Auf
dem Weg zum Ambo ehrt der Weihrauch das

Buch, aus dem uns die Frohbotschaft verkündet
wird. Grund der Ehrung ist beidesmal derselbe,
denn beide — Priester und Evangeliar — stellen

auf je eigene Weise Christus dar.
Die Beräucherung der versammelten Gemeinde
gilt ihrer Würde als Volk Gottes, ihrer
Auszeichnung durch das Siegel der heiligen Taufe,

auf Grund dessen sie eben ein «auserwähltes
Geschlecht, ein königliches Priestertum, ein
heiliges Volk» (1. Petr. 2, 9) geworden ist.
Dann ist er aber auch Zeichen des Gebetes. Wie
der von allem Irdischen gereinigte Weihrauch
als Wohlgeruch zu Gott emporsteigt, so erhebe
sich gleichfalls der menschliche Geist in Gebet
und Opfer. «Mein Gebet steige zu dir empor
wie Weihrauch» (Ps. 140, 2), so singt schon der
Psalmist, und Johannes sieht die 24 Ältesten
niederfallen vor dem Lamme, und «alle hatten

goldene Schalen voll Rauchwerk, welche
die Gebete der Heiligen sind» (Offb. 5, 8).
Du hast nun gesehen, dass der körperlichen
Bewegung, der Handlung, dem Dinglichen — wie
es sich in der Liturgie eben zeigt — tatsächlich
eine grosse Bedeutung zukommt. Einmal
enthält es grosse Möglichkeiten des Eindrucks,
der Erkenntnis und vermag eine Wahrheit viel
stärker und überzeugender zu machen, als das
blosse Wort es kann. Dann hat es auch eine
befreiende Wirkung, indem es das innerliche
Empfinden voller zum Ausdruck bringt, als es

wiederum das blosse Wort vermag.
Bemühe dich also um diesen lebendigen
Mitvollzug der Liturgie, dann bleibt sie nicht leeres

Spiel, sondern wird für dich zum Ort der
Begegnung mit Gott — zur Quelle «geistlichen
Gewinnes». P. Bonifaz Born

Anmerkungen

(1) Romano Guardini, Von heiligen Zeichen;
Matthias-Grünewald 1928, S. 5.
(2) Guardini, a. a. 0.,S. 6.

(3) Guardini, a. a. O., S. 11 f.
(4) Guardini, a. a. O., S. 21 f.
(5) Flüeler, Sr. Augustina, Das sakrale
Gewand, NZN 1964, S. 83.
(6) Guardini, a. a. O., S. 60.
(7) Romano Guardini, Besinnung vor der
heiligen Messe, Matthias-Grünewald 1961, S. 20.
(8) Guardini, a. a. O., S. 19.



245

Sonst benützte Literatur:
Martimort, Handbuch der Liturgiewissenschaft,
Herder 1963.
Eisenhofer, Handbuch der Liturgik, Herder
1932.
Betschart Ildephons, Psychologische Ausdruckwerte

der kultischen Handlungen und Gebärden,

in: Heiliger Dienst, IV/1957, S. 123 ff.;
1/1958, S. 11 ff.
Podhradsky, Lexikon der Liturgie,
Tyrolia 1962.

Die Maipredigten 1966

werden im Geiste des Konzils-Jubiläums
gehalten.
Wer drei von ihnen anhört, kann zu den
gewohnten Bedingungen den Jubiläums-Ablass
gewinnen.

Buchbesprechungen

Das geistige Eigenleben der Kapuzinerinnen,
von Arnold Nussbaumer OFM Cap. Dargestellt

nach dem Urkundenbuch des Ordens. 74
Seiten. Kartoniert Fr. 5.80. Räber-Verlag, Lu-
Zern und Stuttgart.
Das Wirken des volkstümlichsten aller Orden
hat im beschaulichen Leben der Kapuzinerinnen

einen gnadenspendenden Hintergrund. In
wissenschaftlich gut fundierter und doch
allgemein verständlicher Weise deckt der Verfasser

die tiefsten Quellen auf, aus denen sich die
Spiritualität der braunen Töchter der heiligen
Klara speist — eine wertvolle Spiritualität
zweifellos, die aber heute im Sinn des Konzils
einer Anreicherung bedarf.

Die Zukunft der Welt, von Mathias Rissi. Eine
exegetische Studie über die Johannesoffenbarung

19, 11—22, 15. 110 Seiten. Verlag
Reinhardt, Basel.
Die vorliegende Studie ist wohl eine der
gründlichsten Auseinandersetzungen mit der zukünftigen

Welt, mit dem himmlischen Jerusalem.
Da der Forscher auf dem Boden des reformierten

Bekenntnisses steht, kommt er da und dort
zu Ergebnissen, die der Katholik nur mit
bestimmten Vorbehalten annehmen kann.

Das zweite Vatikanische Konzil. Ein Bericht
von Hanno Helbling. 235 Seiten. Verlag
Friedrich Reinhardt, Basel.
Ein Buch, über das man restlos begeistert sein
kann. Ja, diese Art der Berichterstattung —
gründlich, sachlich, wohlwollend und
vornehm — muss mehr als einen katholischen
Journalisten mit Beschämung erfüllen. Sollte
dieses Buch bei unsern reformierten Mitchristen
«Schule machen», so müsste man es als ein
ökumenisches Ereignis ersten Ranges bezeichnen.

P. Vinzenz Stebler

Christus, der Unbekannte im Hinduismus, von
Raymondo Pannikar. Band 11 der «Begegnung».

171 Seiten. Räber-Verlag.
Das Konzil hat den Dialog der Kirche mit
den nichtchristlichen Religionen eröffnet. Hier
erfolgt eine ungemein gründliche Auseinandersetzung

mit dem Hinduismus, einer uns recht
fernen geistigen Welt, die aber den westlichen
Menschen in steigendem Mass in ihren Bann
zieht. Wie einst Thomas die Metaphysik eines
Aristoteles «getauft» hat, so zeigt der Autor —
ein indischer katholischer Priester — die
Verbindungslinien zwischen Hinduismus und
Christentum. Eine Lektüre allerdings, die nicht
leicht zu bewältigen ist.

Marienlieder. Dreiklang: Text, Bild, Ton,
Band 6. Dichtungen aus sieben Jahrhunderten.
Marienbilder, Vertonungen von Guillaume Du-
fay und John Dunstable. Herausgegeben von


	Pater Zeremoniar hat das Wort

