Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 43 (1965)

Heft: 11-12

Artikel: Pater Zeremoniar hat das Wort
Autor: Born, Bonifaz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

234

Seit der Liturgiereform kann der Bischof die
Erlaubnis erteilen, den Tabernakel auch ausser-
halb des Hochaltares an einem wiirdigen und
gut sichtbaren Ort anzubringen, vor allem, um
die Feier der heiligen Messe zum Volk hin zu
erleichtern.

Altar und Tabernakel

Wenn heute der Altar wieder stirker betont
wird, so steht das ganz im Einklang mit dem
Willen des gottlichen Stifters, der die Euchari-
stie als Cpfermahl einsetzte, als Nahrung der
Gliubigen und Wegzehrung. Anderseits enthilt
der Gedanke an die wirkliche und bleibende
Gegenwart des Herrn im Sakrament soviel
Trost und Kraft und im Zusammenhang damit
der Anbetungskult soviel religiose Werte, dass
die Kirche diesen Schatz nicht preisgeben will.
Wenn aber heute neben der Gegenwart Christi
im Tabernakel auch seine Gegenwart in der be-
tenden Gemeinschaft der Gldubigen, in der
Verkiindigung des Gotteswortes und in der
Person des Priesters starker betont wird, so ist
das eine Bereicherung und Vertiefung des reli-
giosen Lebens und nicht zuletzt ein Weg zur
okumenischen Verstindigung.

P. Vinzenz Stebler

Im zweiten Teil dieses Heftes spricht unser
Pater Zeremoniar iiber die liturgischen Zeichen
und Zeremonien, und zwar in der Reihenfolge,
die dem Ablauf der heiligen Handlung ent-
spricht.

Pater Zeremoniar hat das Wort

Das eigentliche Wesen der Liturgie ist: Begeg-
nung mit Gott — in und durch Christus, in der
Einheit mit dem Heiligen Geist und in der Ge-
meinschaft der heiligen Kirche. Diese Begeg-
nung vollzieht sich unter dem Schleier heiliger
Zeichen. Dies bestdtigt auch das zweite Vati-
kanum, wenn es sagt, dass in der Liturgie die
Heiligung der Menschen durch sinnenfillige
Zeichen bewirkt wird (vgl. Lit. Konst. N. 7).
Wir diirfen aber die Liturgie nicht bloss als ein
Gemenge von Formen, Zeremonien oder Riten
sehen, sonst bleiben wir an der Peripherie, denn
der Kern jeder liturgischen Feier liegt im Be-
gegnungscharakter. Wenn die Liturgiefeier also
nicht zu einer Begegnung mit Gott empor-
wachst, hat sie keine Daseinsberechtigung.
Fehlt es aber immer an der Liturgie, wenn die
echte Begegnung mit Gott nicht zustande
kommt? Welche Antwort soll ich einem geben,
der klagt: «Die Liturgie ist wirklich ein scho-
nes Spiel, dabei aber sagt sie mir nichts. — Der
heiligen Messe stehe ich gleichgiiltig gegeniiber,
ja, sie langweilt mich sogar.»

Ja, mein lieber Christ, es geniigt eben nicht,
dass du dich am Sonntag gewohnheitsmissig
unter der Orgelbiihne, gleichsam zwischen Tiir
und Angel, mit einem Kindergebetbuch lang-
weilst, dann ist es dir nicht ernst! — Wenn es
zu einer echten Begegnung mit Gott kommen
soll, so muss die Liturgie fiir dich lebendig wer-
den. Du musst — um aktiv mitfeiern zu kon-
nen — verstehen, was da geschieht.

Wie wire es also, wenn du dich einmal um
ein neues, besseres Verstindnis fiir das litur-
gische Geschehen bemiihtest und dich fragen
wiirdest: Was sagt dieses, was das andere Sym-
bol? Warum stehen wir — warum sitzen wir?
Welche Bedeutung hat das erst neuerdings auf-
gekommene Schweigen vor dem Kirchengebet
usw.?

Ich will dir heute keinen feierlichen Vortrag



halten, das riecht namlich zu sehr nach Schule,
aber ich mochte mich doch ganz einfach mit
dir unterhalten und ein bisschen erzihlen von
all diesen «seltsamen» Dingen und Gebrauchen
der Liturgie.

Ubrigens — «in der Liturgie handelt es sich zu-
erst nicht um Gedanken, sondern um Wirklich-
keit. Und nicht um eine vergangene Wirklich-
keit, sondern um eine gegenwirtige» — wie
Romano Guardini sagt —, «die immer aufs
neue geschieht, an uns und durch uns geschieht»
(1). Diese Wirklichkeit beginnst du aber erst zu
erfassen, wenn du verstehst, an der leibhaftigen
Gestalt das Innere abzulesen, am irdischen
Vorgang das Geistlich-Verborgene.

«Es gilt also vor allem, jenen lebendigen Akt
zu lernen, mit dem der glaubende Mensch die
heiligen, ,sichtbaren Zeichen unsichtbarer Gna-
de’ auffasst, empfingt, vollzieht» (2).

Deshalb scheint es gut und erfolgversprechend
zu sein, beim Einfachsten, beim Selbstverstind-
lichsten anzufangen. Du wirst sehen, wie allein
von daher dein Verhiltnis zur Liturgie — be-
sonders zur Eucharistiefeier — neu geordnet,
dein religioses Empfinden neu belebt werden
kann.

Vom Kreuzzeichen

Ich mochte dir nicht vorenthalten, was Ro-
mano Guardini dariiber sagt, denn er spricht
so einfach und ansprechend, dass es geradezu
anmassend wire, es besser machen zu wollen.

«Du machst das Zeichen des Kreuzes, machst
es recht. Kein solch verkriippeltes, hastlges bei
dem man nicht weiss, was es bedeuten soll.
Nein, ein rechtes Kreuzzelchen, langsam, gross,
von der Stirn zur Brust, von einer Schulter zur
andern. Fiihlst du, wie es dich ganz umfasst?
Sammle dich recht; alle Gedanken und dein
ganzes Gemiit sammle in dies Zeichen, wie es
geht von Stirn zur Brust, von Schulter zu
Schulter. Dann fiihlst du es: Ganz umspannt

235

es dich, Leib und Seele; nimmt dich zusammen,
weiht dich, heiligt dich.

Warum? Es ist das Zeichen des Alls, und ist
das Zeichen der Erlosung. Am Kreuz hat unser
Herr alle Menschen erlost. Durch das Kreuz
heiligt er den Menschen, ganz bis in die letzte
Faser seines Wesens.

Darum machen wir es vor dem Beten, damit
es uns ordne und sammle, Gedanken und Herz
und Willen in Gott fasse. In der Versuchung,
dass er uns stirke. In der Gefahr, dass er uns
schiitze. Beim Segen, auf dass Gottes Lebens-
fiille hereingenommen werde in die Seele und
alles darinnen befruchte und weihe.

Denke daran, so oft du das Kreuzzeichen
machst. Es ist das heiligste Zeichen, das es gibt.
Mache es recht; langsam, gross, mit Bedacht.
Dann umfasst es dein ganzes Wesen, Gestalt
und Seele, deine Gedanken und deinen Willen,
Sinn und Gemiit, Tun und Lassen, und alles
wird darin gestdrkt, gezeichnet, geweiht, in der
Kraft Christi, im Namen des dreieinigen Got-
tes» (3).

Das Schreiten

Auch da findet Guardini das treffende Wort,
wenn er schreibt: «Wie viele konnen schreiten?
Es ist kein Eilen und Laufen, sondern ruhige
Bewegung. Kein Schleichen, sondern starkes
Voran. Der Schreitende geht federnden Fusses,
er schleppt sich nicht. Frei aufgerichtet, nicht
gebtckt. Nicht unsicher, sondern in festem
Gleichmass.

Eine edle Sache ist’s um rechtes Schreiten. Frei
und doch voll guter Zucht. Leicht und stark,
aufrecht und tragfihig, geruhig und voll vor-
andriangender Kraft. Und danach, ob’s das
Schreiten des Mannes oder des Weibes, kommt
in diese Kraft ein wehrhafter oder ein anmuti-
ger Zug; tragt’s dussere Last, oder aber eine
innere Welt klarer Ruhe.

Und wie schon ist es, wo es fromm geschieht!
Zu lauterem Gottesdienst kann es werden.



Die Juden sahen im Blut den Sitz des Lebens.
Wenn uns Christus sein Blut zu trinken gibt,
teilt er uns sein eigenes Leben mit,
ibernatiitliches Leben also,

gottliches Leben,

Leben, gegen das der Tod nicht auf kommt
Was sollen wir noch fiirchten?

Erkenne, o Christ, deine Wiirde !
Erkenne, o Christ, dein Gliick!






Schon als blosses Dahinschreiten vor Gott,
wissend und ehrfiirchtig, etwa wenn jemand in
der Kirche dahingeht, in des hochsten Herrn
Haus und in besonderer Weise unter seinen
Augen. Oder es ist ein Gottesgeleit, so etwa,
wie wir in der Prozession schreiten — denkst
du an das zuchtlose Geschiebe, an das verdros-
sene Sich-Schleppen und Herumgaffen bei so
manchem Gottesgang? Es konnte solch’ fest-
lich frohes Ding sein, wenn sie den Herrn
durch die Strassen der Stadt geleiten, oder
durch die Fluren, ,sein Eigentum’, und alle gin-
gen mit betendem Herzen, schreitende Minner
in wehrhaftem Gang, Frauen in miitterlicher
Wiirde, Madchen in ihrer Jugend frohlich
reiner Anmut, Jungmannen in gebindigter
Kraft.

So kénnte ein Buss- und Bittgang zu leibhaf-
tigem Gebet werden! Verkorpertes Wissen um
Schuld und Not konnte er sein und doch be-
herrscht von christlicher Zuversicht, die weiss:
Wie eine Kraft im Menschen ist iiber seine an-
deren Krifte, der ruhige, sein selber sichere
Wille, so eine Macht iiber alle Not und alle
Schuld der lebendige Gott.

Ist das Schreiten nicht ein Ausdruck mensch-
lichen Wesensadels? Die aufrechte Gestalt ihrer
selbst Herrin, sich selber tragend, ruhig und
sicher, die bleibt des Menschen alleiniges Vor-
recht. Aufrecht Schreiten heisst Mensch sein.
Aber wir sind mehr als nur Menschen. ,Gott-
lichen Geschlechtes seid ihr’, sagt die Schrift.
Aus Gott wiedergeboren zu neuem Leben. Chri-
stus lebt in uns, in besonders tiefer Weise durch
das Sakrament des Altares: Sein Leib west in
unserem Leibe; sein Blut kreist in unserem Blute.
Denn ,wer mein Fleisch isst und mein Blut
trinkt, der bleibt in mir und ich in thm’, hat Er
gesagt. Christus wichst in uns und wir wachsen
in lhm immer weiter hinein, hindurch, hinauf,
bis wir ,herangereift sind zum Vollalter ]esu
Christi’; bis er ,herausgeformt ist in uns’, und
dann alles Sein und Tun, ,ob wir nun essen oder
schlafen oder was immer wir treiben’, Arbeit

und Spiel und Freude und Trinen, alles ein
Christus-Leben geworden ist.

Das Wissen um dies Geheimnis konnte so freu-
digen, von Schénheit und Kraft durchklunge-
nen Ausdruck finden im rechten Schreiten» (4).

Das Gewand

Wie oft ist zu horen: Wozu auch so viele und
so teure Gewinder, die vor lauter «modern
sein» nicht einmal mehr ein «christliches Zei-
chen» haben und deshalb nicht mehr in die Kir-
che passen?» Da mochte ich gleich die Liturgie-
Konstitution anfihren, die sagt: «Bei der For-
derung und Pflege wahrhaft sakraler Kunst
mogen die Ordinarien mehr auf edle Schonbeit
bedacht sein als auf blossen Aufwand» (Lit.
Konst. 124). Das gilt auch fiir die heiligen
Gewinder.

Es fragt sich nun bloss, worin edle Schonbeit
besteht. Da gehen wohl die Meinungen je nach
dem Kunstverstindnis auseinander. Aber: Be-
trachte zum Beispiel nur die geschichtliche Ent-
wicklung der Kasel (Messgewand), so wirst du
sehen, dass sie seit dem frithen Mittelalter im-
mer mehr von ihrer urspriinglichen Einfachheit
und Niichternheit verliert, auf Kosten des dus-
seren Aufwandes, bis sie schliesslich ihren Tief-
punkt in der industriellen Anfertigung des
19. Jahrhunderts erreichte. Zur selben Zeit aber
zeigen sich schon riicklaufige Tendenzen, wel-
che iiber die «gotische» und seitlich erweiterte
«rOmische» Kasel heute wieder die urspriing-
liche Form (Glockenkasel) erreichen. Ebenfalls
wird heute wieder erkannt, dass die Symbol-
kraft der Kasel in der Kostbarkeit des Mate-
rials (handgewobene Stoffe) und im einhiillen-
den Gewandcharakter liegt und nicht in einer
reichen Bildstickerei. So zeigt sich wohl die
edle Schonheit in der schlichten Einfachheit.
Es wiirde hier zu weit fithren, die Aussagekraft
aller einzelnen Gewiander aufzudecken. Be-
schranken wir uns einmal auf die Kasel.



Diese war seit den Urspriingen ein mantelarti-
ges Oberkleid, entstanden aus dem Oberge-
wand, wie es Griechen und Romer in der Of-
fentlichkeit zu tragen liebten. Nicht, dass das
stidliche Klima das Tragen dieses Ubergewan-
des verlangte, vielmehr gehdrte es zum guten
Ton — war Dartun der Wirde. Dieses Dar-
tun der Wiirde war auch Grund, warum der
Priester dieses Ubergewand bei der Feier des
Herrenmahles trug. «Diese Bedeutung kommt
dem Messgewand heute noch zu. Schon in den
ersten christlichen Jahrhunderten reifte zudem
der Sinn fur die sakrale Verhillung des Heili-
gen — also auch desjenigen, der fiir das Volk
Gottes am Altare stand und durch dessen Wort
Christus geheimnisvoll gegenwirtig wurde. Die
sakrale Verhiillung, das feierliche Eingebun-
densein ist somit der Sinn des Messgewandes.
Die vorne zusammengenihte Halbkreisform
hatte diese Eigenschaft in hohem Masse. Sie
umfing den Korper ringsum und gab der Ge-
stik feierliche Gewichtigkeit» (5).

Neben dieser «materiellen» Aussage des Mess-
gewandes findet sich schon seit frither Zeit die
spirituelle. Hier wird die Kasel verglichen mit
der alles tiberragenden (vgl. 1.Kor. 13, 13),
selbst die Stinden bedeckenden Liebe (vgl. 1.
Petr. 4, 8), eben weil sie iiber allen anderen li-
turgischen Gewindern getragen wird und sie
alle umhiillt.

Vermogen uns diese beiden Aussagen nicht die
Moglichkeit zu vermitteln, den Priester, der
sich — als des Volkes Vertreter — anschickt,
das Opfer zu feiern, in einem neuen Licht zu
sehen — in einer Sicht, die verlangt, sich mit
thm zu verbinden, sich hinter ihn zu stellen, um
mit ihm mitzuopfern?

Der Altar

Der Altar zieht wie ein Mittelpunkt der Kirche
die Blicke aller auf sich. Er ist wesentlich ein
geweihter, steinerner Tisch, in dem sich ein

459

kleines Grab von Martyrerreliquien befindet.
— Er ist also ein wirklicher Tisch, da auf ithm
die Eucharistie gefeiert wird, die von Christus
wahrend eines Mahles und unter den Zeichen
des Mahles: Brot und Wein, eingesetzt wurde
und die in der Kommunion (— Gemeinschaft)
ausmiindet.

War der Altar in den ersten christlichen Jahr-
hunderten ein tragbarer Holztisch, so verlangt
die Kirche heute, dass er ein Tisch aus Stein sei.
Der Stein besitzt in der Bibel zweifachen Sym-
bolcharakter, der ithn zum Vorbild Christi
macht. Zunichst ist der Stein selbst, der Fels,
aus dem Moses Wasser hervorsprudeln liess,
Symbol Christi: «. . . und dieser Fels war Chri-
stus» (1. Kor. 10, 4), der Grund- oder Eckstein
des Gebaudes.

Daneben findet sich in der Bibel auch das The-
ma des steinernen Altares, den das erste Buch
Moses zum erstenmal andeutet (vgl. Gen. 28,
18) und dessen Bestimmung als Brandopfer-
altar spater durch die Gesetzgebung im Deu-
teronomium (vgl. 27, 5—7) genauer festgelegt
wird.

Eine weitere Deutung, die der Altar erfuhr, ist
die moralische, die im Altar ein Sinnbild des
menschlichen Herzens erblickt. Schon der hei-
lige Augustin sagt dazu: «Wir alle sind ein
Tempel Gottes. In diesem Tempel ist der Altar
unser Herz, auf dem wir blutige Opfer dar-
bringen, wenn wir bis zum Blute fiir die Wahr-
heit streiten, auf dem wir Weihrauch anziinden,
wenn wir in frommer, heiliger Liebe erglii-
hen .. .» (Gottesstaat X, 3). «<Und von diesem
Innersten und Stillsten und Stirksten im Men-
schen», so sagt Guardini, «ist der Altar draus-
sen das sichtbare Zeichen. — Beides aber gehort
zusammen, der Altar draussen und der drin-
nen. Jener das Herz der Kirche; dieser das
Tiefste lebendiger Menschenbrust, des inneren
Tempels, davon der draussen mit seinen Wan-
den und Wolbungen Ausdruck und Gleichnis
ist» (6).



240

Das Stehen

Etwas, das der «neuen» Liturgie schwer ange-
kreidet wird, ist die «ewige Unruhe»: bald
wird gestanden, bald gekniet, bald gesessen.
Warum nur dieser Widerwille dagegen?

Wir haben weitgehend das Stehen «verlernt»,
zugunsten des Kniens oder gar noch mehr des
bequemen Sitzens, und die Weichlichkeit vieler
ist grosser als ihr Verstindnis fiir Ko&rperhal-
tung.

Denke, du sissest nieder, ruhtest oder plauder-
test. Da kdme jemand, der dir ehrwiirdig ist
und wendet sich an dich. Sogleich wiirdest du
aufstehen und in aufrechter Haltung horen und
antworten. — Was bedeutet das?

Das Stehen bedeutet vor allem, dass wir uns
zusammennehmen. Statt der gelosten Haltung
des Sitzens nehmen wir eine beherrschte, straffe
an. Es bedeutet, dass wir aufmerksam sind. Im
Stehen liegt etwas Gespanntes, Waches. Und
endlich bedeutet es, dass wir bereit sind, denn
wer steht, der kann sofort auf und davon ge-
hen. Er kann ungesiumt einen Auftrag aus-
fihren, eine Arbeit anfangen, sobald sie thm
zugewilesen wird.

Diese wache, tdtige Ehrfurcht Gott gegeniiber
sollte uns nicht abgehen, dann wiirde das Ste-
hen von selbst edle Geradlinigkeit, die das
«aufmerksamkeits-geladene» Haupt dem hei-
ligen Geheimnis entgegenhebt.

Wir stehen auf, wenn der Priester mit seinen
Dienern Einzug hilt, eben aus Ehrfurcht vor
dem Vorsteher der Gemeinde, aber auch aus
Bereitschaft fiir ein aufrichtiges Mittun. Wir
stehen, wenn der Liturge das Gebet uber die
Gemeinde spricht, das Wort ruhig horend und
bereit zu freudigem Tun. Wir stehen auf, wenn
die Frohe Botschaft ertont aus Ehrfurcht vor
Christus, der im Evangelium zu uns spricht.
Dass auch die eigentliche Opferhandlung frii-
her stehend mitbegangen wurde, zeigt noch der
eine und andere Teil der Eucharistiefeier. So
heisst es zum Beispiel nicht: «. .. ich opfere sie

auf .. .» fiir alle Herumknienden, noch viel
weniger: fiur alle Herumsitzenden, sondern:
«...1ch opfere sie auf fiir alle Umstebenden»
(Opferungsgebet) — ebenfalls im Kanon: «Ge-
denke aller, die den Altar umsteben. »

So strafft sich also das Gebet im Stehen und
Wilrdf frei zugleich, in Ehrfurcht und Tatbereit-
schaft.

Das Knien

Es erweist sich immer wieder als guter Aus-
druck fir das «Benedictus, qui venit . .. Hoch-
gelobt sei, der da kommt, im Namen des
Herrn», wenn zur heiligen Wandlung die gan-
ze Gemeinde niederkniet.

Knien ist eine wundervolle Korperhaltung,
schon rein dsthetisch. Sie gewinnt aber ihren
inneren Sinn erst, wenn sie als Ausdruck der
Demut, der Verehrung und der Anbetung ge-
setzt und erlebt wird. Der Mensch will immer
grosser sein; er fuhlt sich gehoben, wenn er sich
streckt und sich in die Hohe reckt.

Knien aber bedeutet: sich fast um die Hilfte
kleiner machen. Es ist ein Ausdruck der Demut
und Selbsterniedrigung. Man macht sich unbe-
deutend, bescheiden und klein und demiitig.
Demut aber heisst Mut zum Dienen. Das ist
aber gerade durch das Knien ausgedriickt: sich
dem Grosseren, dem Hoheren unterwerfen. Wo
aber spiiren wir deutlicher, wie wenig wir sind,
als wenn wir vor Gott stehen? Der grosse Gott,
der gestern war wie heute und nach hundert
und tausend Jahren! Der heilige Gott, rein, ge-
recht und von unendlicher Hoheit ... Wie ist
der gross... Und ich so klein! — Deshalb knien
wir am besten und mit grosster Berechtigung
vor Gott. Es ist unsere wesensgemisse Haltung
vor Gott, dem Allmichtigen. Es ist Ausdruck
der Anbetung, des hochsten Aktes der Ver-
ehrung. Es ist aber auch die Stellung des demii-
tig Empfangenden.

Niederknien ist also die andere Seite der Ehr-



furcht vor Gott. Im Stehen war’s die wache,
tatige Bereitschaft; hier die anbetende, in Ruhe
verharrende Unterwiirfigkeit. Und wenn du
also die Knie beugst, lass es kein hastiges, leeres
Geschift sein. Gib ithm eine Seele! Das ist dann
Dienmut, und ist Wahrheit, und jedesmal wird
es deiner Seele gut tun.

Das Sitzen

Das Sitzen ist die Haltung des Lehrers, der
unterrichtet, und des Oberen, der den Vorsitz
fiihrt. Deshalb hat der Bischof einen Sitz —
die cathedra — von der aus er die Versamm-
lung leitet und das Wort an sie richtet. Und
weil der Pfarrer als Stellvertreter des Bischofs
eine Gemeinde leitet, hat auch er das Rechrt,
einen Sitz zu haben. Dieses Sitzen will Anteil
an der Herrschaft Gottes und durch diese An-
teilnahme auch eine gewisse Vertraulichkeit mit
Gott ausdriicken.

Aber auch das Volk wird bei gewissen Augen-
blicken zum Sitzen eingeladen. Denn Sitzen ist
nicht nur die Haltung des Lehrenden, sondern
auch die des Horenden: «Jesus sass als Kind
mitten unter den Lehrern» (vgl. Lk.2, 46);
«Maria sass zu Fiissen des Herrn und horte auf
sein Wort» (vgl. Lk. 10, 39). Sicher kann die
sitzende Korperhaltung fiir viele eine sehr ra-
sche, wenn auch freundliche Versenkung — in
den Schlaf — herbeifithren. Ebenso sicher ver-
mag sie die hellwache Meditation zu fordern,
denn im Sitzen verzichtet man auf das eigene,
oft so geschiftige Tun und 6ffnet sich dem ru-
higen Hinhorchen auf das Wort Gottes.

Die Stille

Guardini sagt: «Wenn mich jemand fragt, wo-
mit liturgisches Leben anfange, wiirde ich ant-
worten: damit, dass man die Stille lernt. Ohne
sie bleibt alles unernst oder doch vergeb-

lich» (7)

241

Nimm deshalb die Stille ernst. Doch darf sie
nicht nur dusserlich sein. Das ist der Fall, wenn
nicht geredet und herumgeriickt wird. Dabei
kann sich innerlich gleichwohl alles in Unruhe
befinden. Wirkliche Stille bedeutet, dass auch
die Gedanken, die Gefiihle, das Herz zur Ruhe
kommen. Versuchst du diese Stille herzustellen,
so merkst du, dass es nicht mit einemmal geht.
Du musst sie iiben. Dafiir sind vor allem die
Augenblicke vor Beginn der heiligen Messe in
der Kirche gut. Das bedingt aber, dass du so
zeitig zur Kirche gehst, dass du diese Augen-
blicke eben hast.

Vor allem darfst du die Stille nie empfinden
als ein Loch, das du mit irgend einem Gerdusch
ausfiillst. Dann wird die Stille nur zu einem
Fehlen, zu einer Leere und erregt das Gefihl
der Unordnung. In Wahrheit aber ist sie etwas
Volles und Reiches. «Sie ist die Ruhe des inne-
ren Lebens. Sie ist die Tiefe des verborgenen
Stromes. Sie ist gesammelte Anwesenheit, Of-
fenheit und Bereitschaft. Daraus ergibt sich
auch, dass sie nichts Dumpfes bedeutet, keine
Trigheit, kein untitiges Lasten in sich selber.
Die echte Stille ist wach und voll Bereit-
schaft» (8). Ja, sie ist die innere Quelle, aus
welcher das Wort — das Gebet entspringt.

Die Kollekte

Hat der Priester das Volk begriisst und ist der
Aufruf «Lasset uns beten» verklungen, so tritt
Stille ein. Da wir schon iiber Sinn und Zweck
der Stille gesprochen haben, so weisst du nun,
dass das nicht etwa ein Regiefehler ist — es ist
auch kein leeres Loch, das mit irgendwelchen
Nebengeriduschen ausgefiillt werden muss, son-
dern es ist eine besondere Zeit der inneren
Sammlung und des personlichen Gebetes. —
Der Priester wartet, bis du und jeder einzelne
in der Kirche deine persénlichen Anliegen Gott
vorgelegt hast. Dann erst spricht er als Vor-
sitzender der Gemeinde die Kollekte — ein Ge-



Unsere Pfarrkirchen, Abteien und Kathedralen
sind nur ein Schattenriss des himmlischen Jerusalem.
Ihre Tiirme und Glocken weisen hinauf

zur Stadt der ewigen Festgemeinde,

die, wie eine Braut geschmiickt,

Christus angetraut wird.

Der Glaube geht iber in Schauen,

die Hoflnung in Besitz,

und die Liebe vollendet sich

im unverhiillten Anblick des Dreieinigen Gottes.






244

bet, das die Anliegen aller Anwesenden zusam-
menfasst und abschliesst.

Gerade hier kommt der soziale Charakter der
Liturgie zum Ausdruck. Wenn du hier nicht
mittust, so schliessest du dich ja aus aus der
betenden Gemeinde. Wenn du hier nicht mit-
tust, so kann der Priester von dir nichts «ein-
sammeln», denn das driickt ja das Wort «Kol-
lekte» aus. Auch kannst du, wenn du hier nicht
mittust, nicht mit voller Uberzeugung das
Amen sprechen, denn das Amen bekriftigt das
fir die Gemeinde laut gesprochene Gebet.

Der Weihrauch

Riucherwerk hat im profanen wie im gottes-
dienstlichen Leben der Volker schon immer
eine bedeutende Rolle gespielt. Obwohl die er-
sten Christen — wie es scheint aus Verachtung
der heidnischen Opfergebriuche — den Weih-
rauch ablehnten, findet er in unserer heutigen
Liturgie reiche Verwendung.

Beim Einzug zum feierlichen Hochamt wird
dem Zelebranten, auf dem Weg zum Ambo
dem Evangeliar, bei Prozessionen dem Kreuz
oder dem Allerheiligsten brennendes Raucher-
werk vorangetragen. Auch wird der Altar in-
zensiert (berduchert); dasselbe geschieht mit
den Opfergaben, den Reliquien auf dem Altar,
den Liturgen und schliesslich mit allen Anwe-
senden.

Wozu das alles, so wirst du fragen. Einmal er-
scheint der Weihrauch als eine Ehrung. Darum
das Verbrennen von Weihrauch vor dem zur
feierlichen Liturgie schreitenden Priester. Auf
dem Weg zum Ambo ehrt der Weihrauch das
Buch, aus dem uns die Frohbotschaft verkiindet
wird. Grund der Ehrung ist beidesmal derselbe,
denn beide — Priester und Evangeliar — stel-
len auf je eigene Weise Christus dar.

Die Beriucherung der versammelten Gemeinde
gilt threr Wiirde als Volk Gottes, ihrer Aus-
zeichnung durch das Siegel der heiligen Taufe,

auf Grund dessen sie eben ein «auserwihltes
Geschlecht, ein konigliches Priestertum, ein
heiliges Volk» (1. Petr. 2, 9) geworden ist.
Dann ist er aber auch Zeichen des Gebetes. Wie
der von allem Irdischen gereinigte Weihrauch
als Wohlgeruch zu Gott emporsteigt, so erhebe
sich gleichfalls der menschliche Geist in Gebet
und Opfer. «Mein Gebet steige zu dir empor
wie Weihrauch» (Ps. 140, 2), so singt schon der
Psalmist, und Johannes sieht die 24 Altesten
niederfallen vor dem Lamme, und «alle hatten
... goldene Schalen voll Rauchwerk, welche
die Gebete der Heiligen sind» (Offb. 5, 8).

Du hast nun gesehen, dass der korperlichen Be-
wegung, der Handlung, dem Dinglichen — wie
es sich in der Liturgie eben zeigt — tatsichlich
eine grosse Bedeutung zukommt. Einmal ent-
hilt es grosse Moglichkeiten des Eindrucks,
der Erkenntnis und vermag eine Wahrheit viel
stirker und iiberzeugender zu machen, als das
blosse Wort es kann. Dann hat es auch eine
befreiende Wirkung, indem es das innerliche
Empfinden voller zum Ausdruck bringt, als es
wiederum das blosse Wort vermag.

Bemiihe dich also um diesen lebendigen Mit-
vollzug der Liturgie, dann bleibt sie nicht leeres
Spiel, sondern wird fiir dich zum Ort der Be-
gegnung mit Gott — zur Quelle «geistlichen
Gewinnes». P. Bonifaz Born

Anmerkungen

(1) Romano Guardini, Von heiligen Zeichen;
Matthias-Griinewald 1928, S. 5.

(2) Guardini, a. a. O.,S. 6.

(3) Guardini, a.a.0,,S.111{.

(4) Guardini, a. a. O.,S. 21 f.

(5) Flueler, Sr. Augustina, Das sakrale Ge-
wand, NZN 1964, S. 83.

(6) Guardini, a. a. O., S. 60.

(7) Romano Guardini, Besinnung vor der hei-
ligen Messe, Matthias-Griinewald 1961, S. 20.
(8) Guardini, a.a. O.,S. 19.



Sonst beniitzte Literatur:

Martimort, Handbuch der Liturgiewissenschaft,
Herder 1963.

Eisenhofer, Handbuch der Liturgik, Herder
1952,

Betschart Ildephons, Psychologische Ausdruck-
werte der kultischen Handlungen und Gebir-
den, in: Heiliger Dienst, IV/1957, S. 123 {f.;
1/1958, S. 11 ff.

Podhradsky, Lexikon der Liturgie,

Tyrolia 1962.

Die Maipredigten 1966

werden im Geiste des Konzils-Jubildaums
gehalten.

Wer drei von ithnen anhort, kann zu den
gewohnten Bedingungen den Jubiliums- Ablass
gewinnen.

Buchbesprechungen

Das geistige Eigenleben der Kapuzinerinnen,
von Arnold Nussbaumer OFM Cap. Darge-
stellt nach dem Urkundenbuch des Ordens. 74
Seiten. Kartoniert Fr. 5.80. Raber-Verlag, Lu-
zern und Stuttgart.

Das Wirken des volkstiimlichsten aller Orden
hat im beschaulichen Leben der Kapuzinerin-
nen einen gnadenspendenden Hintergrund. In
wissenschaftlich gut fundierter und doch all-
gemein verstandlicher Weise deckt der Verfas-
ser die tiefsten Quellen auf, aus denen sich die
Spiritualitit der braunen Tochter der heiligen
Klara speist — eine wertvolle Spiritualitit
zweifellos, die aber heute im Sinn des Konzils
einer Anreicherung bedarf.

245

Die Zukunft der Welt, von Mathias Rissi. Eine
exegetische Studie iiber die Johannesoffenba-
rung 19, 11—22, 15. 110 Seiten. Verlag Rein-
hardt, Basel.

Die vorliegende Studie ist wohl eine der griind-
lichsten Auseinandersetzungen mit der zukiinf-
tigen Welt, mit dem himmlischen Jerusalem.
Da der Forscher auf dem Boden des reformier-
ten Bekenntnisses steht, kommt er da und dort
zu Ergebnissen, die der Katholik nur mit be-
stimmten Vorbehalten annehmen kann.

Das zweite Vatikanische Konzil. Ein Bericht
von Hanno Helbling. 235 Seiten. Verlag Frie-
drich Reinhardt, Basel.
Ein Buch, tiber das man restlos begeistert sein
kann. Ja, diese Art der Berichterstattung —
griindlich, sachlich, wohlwollend und vor-
nehm — muss mehr als einen katholischen
Journalisten mit Beschamung erfiillen. Sollte
dieses Buch bei unsern reformierten Mitchristen
«Schule machen», so miisste man es als ein oku-
menisches Ereignis ersten Ranges bezeichnen.
P. Vinzenz Stebler

Christus, der Unbekannte im Hinduismus, von
Raymondo Pannikar. Band 11 der «Begeg-
nung». 171 Seiten. Riber-Verlag.

Das Konzil hat den Dialog der Kirche mit
den nichtchristlichen Religionen erdffnet. Hier
erfolgt eine ungemein grindliche Auseinander-
setzung mit dem Hinduismus, einer uns recht
fernen geistigen Welt, die aber den westlichen
Menschen in steigendem Mass in ihren Bann
zieht. Wie einst Thomas die Metaphysik eines
Aristoteles «getauft» hat, so zeigt der Autor —
ein indischer katholischer Priester — die Ver-
bindungslinien zwischen Hinduismus und Chri-
stentum. Eine Lektiire allerdings, die nicht
leicht zu bewiltigen ist.

Marienlieder. Dreiklang: Text, Bild, Ton,
Band 6. Dichtungen aus sieben Jahrhunderten.
Marienbilder, Vertonungen von Guillaume Du-
fay und John Dunstable. Herausgegeben von



	Pater Zeremoniar hat das Wort

