
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 43 (1965)

Heft: 11-12

Artikel: Altar oder Tabernakel?

Autor: Stebler, Vinzenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


233

fähigt, ihre Reichgottesarbeit auf Erden zu
bewältigen. Solange sie auf Erden lebt, kann sie

auch der irdischen Mittel nicht entbehren. Auch
der Klerus lebt nicht von der Luft. Auch der
Geistliche muss irgendwo wohnen, essen und
schlafen und Kleider kaufen. Das kostet Geld.
Die Kirche braucht Gotteshäuser. Sie unterstützt

die Armen und Kranken. Das kostet
noch mehr Geld. Nein, sie kann auf das
Opfereinziehen nicht verzichten. Und mit roten Rappen

und Hosenknöpfen ist ihr schlecht gedient.
Die Gläubigen sollten nie vergessen, dass man
eigentlich doch erst von einem Opfer sprechen
kann, wenn es spürbar wird, wenn es auf die
Haut geht und Herzblut kostet. Dann wird die
Opferspende zum Ausdruck der Ganzhingabe
an Christus, ein eindeutiges Zeichen für die
Bereitschaft, das Opfer des Herrn zum eigenen
zu machen. Dann aber wird auch die Wandlung

nicht ausbleiben. Der Christ, der auf solche

Weise die Messe mitfeiert, wird das Gotteshaus

als ein Verwandelter verlassen und
imstande sein, die Weit zu verchristlichen.

Altar oder Tabernakel?

Wir sind in unserer Jugend belehrt worden,
dass dem katholischen Gotteshaus eine besondere

Würde zukommt, weil darin ein ewiges
Licht brennt, das die Gegenwart des Herrn im
Tabernakel anzeigt! Und der Tabernakel stand
selbstverständlich am vornehmsten Ort — auf
dem Hochaltar.

Auf die Seite geschoben

Nun fängt man aber an, den Tabernakel vom
Altar zu entfernen und auf eine Säule zu stellen

oder das Allerheiligste in einem
Wandschrank aufzubewahren. Zeigt diese räumliche
Verschiebung nicht an, dass sich auch in
tieferen Schichten etwas verschoben hat? Ist un¬

sere Theologie auf eine schiefe Ebene geraten?
Wie lässt sich die Neuerung begründen?

Eine lange Entwicklung

Die Aufbewahrung der Eucharistie hat eine
lange Entwicklung hinter sich. Die
Liturgiegeschichte zeigt uns die verschiedensten
Lösungen. Es wird für die meisten Leser eine nicht
geringe Überraschung sein, zu vernehmen, dass

es den Laien bis zum 8. Jahrhundert gestattet
war, von der Eucharistiefeier einen Teil des
konsekrierten Brotes und Weines nach Hause
zu nehmen, um sich dort während der Woche
selber die Kommunion zu spenden. Man durfte
also die Eucharistie in Privathäusern
aufbewahren. In den Gotteshäusern hat man die
heiligen Gestalten bis ins Mittelalter nur
aufbewahrt als Wegzehrung für die Sterbenden.
Der eigentliche Aufbewahrungsort war meist
die Sakristei.
Vom 12. Jahrhundert an wendet sich die Theologie

in vermehrter Weise der Gegenwart Christi
im Sakramente zu. Von jener Zeit ab geht

auch der Kommunionempfang zurück. Das
Volk begnügt sich mehr und mehr mit dem
Anschauen der heiligen Hostie. Diesem
«Schaubedürfnis» kommt die Kirche nicht bloss durch
das Emporheben der heiligen Gestalten nach
der Wandlung entgegen, sondern auch durch
eine betontere und würdigere Aufbewahrung
der Eucharistie auf dem Altar neben den
Evangelienbüchern und Reliquienbehältern oder in
kunstvollen Sakramentshäuschen (ein solches
findet sich in der Siebenschmerzenkapelle zu
Mariastein) und vor allem durch die feierliche
Aussetzung in kostbaren Monstranzen. Feste,
mit einem Altar verbundene Tabernakel gibt
es vom 14. Jahrhundert an, aber erst im 19.

Jahrhundert wurde es Vorschrift, das
Allerheiligste in einem festen Tabernakel auf dem
Hochaltar aufzubewahren. (Für Bischofs- und
Klosterkirchen war ein eigener Sakramentsaltar

vorgesehen.)



234

Seit der Liturgiereform kann der Bischof die
Erlaubnis erteilen, den Tabernakel auch ausserhalb

des Hochaltares an einem würdigen und
gut sichtbaren Ort anzubringen, vor allem, um
die Feier der heiligen Messe zum Volk hin zu
erleichtern.

Altar und Tdbernakel

Wenn heute der Altar wieder stärker betont
wird, so steht das ganz im Einklang mit dem
Willen des göttlichen Stifters, der die Eucharistie

als Opfermahl einsetzte, als Nahrung der
Gläubigen und Wegzehrung. Anderseits enthält
der Gedanke an die wirkliche und bleibende
Gegenwart des Herrn im Sakrament soviel
Trost und Kraft und im Zusammenhang damit
der Anbetungskult soviel religiöse Werte, dass
die Kirche diesen Schatz nicht preisgeben will.
Wenn aber heute neben der Gegenwart Christi
im Tabernakel auch seine Gegenwart in der
betenden Gemeinschaft der Gläubigen, in der
Verkündigung des Gotteswortes und in der
Person des Priesters stärker betont wird, so ist
das eine Bereicherung und Vertiefung des

religiösen Lebens und nicht zuletzt ein Weg zur
ökumenischen Verständigung.

P. Vinzenz Stebler

Im zweiten Teil dieses Heftes spricht unser
Pater Zeremoniar über die liturgischen Zeichen
und Zeremonien, und zwar in der Reihenfolge,
die dem Ablauf der heiligen Handlung
entspricht.

Pater Zeremoniar hat das Wort

Das eigentliche Wesen der Liturgie ist: Begegnung

mit Gott — in und durch Christus, in der
Einheit mit dem Heiligen Geist und in der
Gemeinschaft der heiligen Kirche. Diese Begegnung

vollzieht sich unter dem Schleier heiliger
Zeichen. Dies bestätigt auch das zweite Vati-
kanum, wenn es sagt, dass in der Liturgie die
Heiligung der Menschen durch sinnenfällige
Zeichen bewirkt wird (vgl. Lit. Konst. N. 7).
Wir dürfen aber die Liturgie nicht bloss als ein
Gemenge von Formen, Zeremonien oder Riten
sehen, sonst bleiben wir an der Peripherie, denn
der Kern jeder liturgischen Feier liegt im
Begegnungscharakter. Wenn die Liturgiefeier also
nicht zu einer Begegnung mit Gott
emporwächst, hat sie keine Daseinsberechtigung.
Fehlt es aber immer an der Liturgie, wenn die
echte Begegnung mit Gott nicht zustande
kommt? Welche Antwort soll ich einem geben,
der klagt: «Die Liturgie ist wirklich ein schönes

Spiel, dabei aber sagt sie mir nichts. — Der
heiligen Messe stehe ich gleichgültig gegenüber,
ja, sie langweilt mich sogar.»
Ja, mein lieber Christ, es genügt eben nicht,
dass du dich am Sonntag gewohnheitsmässig
unter der Orgelbühne, gleichsam zwischen Tür
und Angel, mit einem Kindergebetbuch
langweilst, dann ist es dir nicht ernst! — Wenn es

zu einer echten Begegnung mit Gott kommen
soll, so muss die Liturgie für dich lebendig werden.

Du musst — um aktiv mitfeiern zu können

— verstehen, was da geschieht.
Wie wäre es also, wenn du dich einmal um
ein neues, besseres Verständnis für das
liturgische Geschehen bemühtest und dich fragen
würdest: Was sagt dieses, was das andere Symbol?

Warum stehen wir — warum sitzen wir?
Welche Bedeutung hat das erst neuerdings
aufgekommene Schweigen vor dem Kirchengebet
usw.?
Ich will dir heute keinen feierlichen Vortrag


	Altar oder Tabernakel?

