
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 43 (1965)

Heft: 11-12

Artikel: Die leidige Opferbüchse

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


229

vorgetragen worden wäre. Aber Epistel und
Evangelium wurden lateinisch gesungen. Die
Eifrigen konnten die Übersetzung in einem
Messbuch nachlesen. Aber solche Messbücher
gibt es erst seit einigen Jahrzehnten. In den
Gebetbüchern unserer Grosseltern und Ahnen
war von Heiliger Schrift sehr wenig zu lesen.
So waren die Katholiken in der Tat auf das

angewiesen, was sie etwa vom Evangelium
wussten, das jeweils am Sonntag vor der Predigt

auf deutsch verkündet wurde und was sie
als Kinder im Bibelunterricht mitbekamen.
Gewiss, kein idealer Zustand!

Die Bibel in der neuen Liturgie

Hier hat nun die Liturgiereform kräftig
eingegriffen. Epistel und Evangelium müssen
inskünftig in der Muttersprache verkündet werden,

und bereits ist eine Lesordnung vorgesehen,
die bei der Wortverkündigung der heiligen

Messe die ganze Heilige Schrift berücksichtigt.
«Auf dass den Gläubigen der Tisch des Gotteswortes

reicher bereitet werde, soll die
Schatzkammer des Gotteswortes weiter aufgetan werden,

so dass innerhalb einer bestimmten Anzahl
von Jahren die wichtigsten Teile der Heiligen
Schrift dem Volk vorgetragen werden»
(Artikel 51 der Liturgiekonstitution).
Vom Tisch des Gotteswortes ist da die Rede.
Ganz im Einklang mit dem heiligen Evangelium,

wo Christus ausdrücklich sagt, dass der
Mensch nicht allein vom Brote lebe, sondern
von jedem Wort, das aus dem Munde Gottes
kommt.
So wird in jeder Messe ein doppeltes Mahl
gefeiert. Das Mahl des Wortes im Wortgottesdienst

und das Mahl des Brotes in der Opferfeier.

Beides gehört zur vollen eucharistischen
Mahlfeier. Dabei darf der Wortgottesdienst
keineswegs im abwertenden Sinn als Vormesse
bezeichnet werden. Denn auch in seinem Wort
ist Christus zugegen. Wenn die Heilige Schrift

verkündet wird, spricht Christus selbst zu uns,
belehrt, mahnt, tröstet, verzeiht. Sein Wort ist
heute noch so aktuell wie «in jener Zeit». Es

verlangt hier und jetzt eine Antwort von uns.
Eine Antwort, die nicht bloss Zustimmung des

Verstandes bedeutet, sondern ein volles Ja des

ganzen Menschen. Im Wortgottesdienst wird
uns immer wieder ein bestimmter Ausschnitt
der Heilsgeschichte vorgestellt, der in der
Mysterienfeier der heiligen Messe geheimnisvolle
Gegenwart wird.
Was von uns verlangt wird, ist, dass wir ganz
Ohr werden für die Botschaft Gottes und mit
der ganzen Kraft des liebenden Herzens den
Samen des Gotteswortes aufnehmen, damit es

Wurzel fasse, wachse und vielfältige Frucht
bringe.

Die leidige Opferbüchse

Wem wäre nicht schon die Galle hochgekommen,

wenn bei der Messe die Opferbüchse die
Runde macht. Dass man doch nirgends ohne
das leidige Geld auskommt! Ist am Ende gar
der Gottesdienst ein Geschäft? «Natürlich»,
höhnen die Abgestandenen, «und was für eines!
Wie könnte sich denn sonst der Papst ein
goldenes Telephon leisten und sich mit einem Hofstaat

umgeben, der nicht seinesgleichen hat.»
Und dann wird hingewiesen auf die verschiedenen

Klassen bei Beerdigungen und Hochzeiten,

auf die reservierten Plätze für vermögliche
Leute und solche von blauem Blut.

Die Kirche besteht aus Menschen

Es ist leider nicht alles aus der Luft gegriffen.
Es hat in der Kirche zu allen Zeiten
Missbräuche gegeben und es wird immer solche
geben. Die Kirche setzt sich aus Menschen zusammen.

Kann man sich da wundern, dass auch
das Menschliche und Allzumenschliche nicht



In seinem Wort spricht Gott sich selber aus,

um mit uns ins Gespräch zu kommen,

um uns hineinzunehmen

in jenen allem Irdischen entrückten Raum,

wo der Vater den Sohn und der Sohn den Vater
liebt im Heiligen Geist.

Der Sohn Gottes ist das ewige Wort,
der Bote des grossen Ratschlusses,

und unsere Antwort muss darin bestehen,

in der Kraft des Heiligen Geistes

mit Christus zum Willen des Vaters

unser Ja und Amen zu sprechen —

aus ganzem Herzen
und mit allen unseren Kräften.





232

fehlt? Die Liturgiereform hat manchen Zopf
abgeschnitten. Sie pocht auf Einfachheit in der
künstlerischen Ausgestaltung der Gotteshäuser
und der priesterlichen Gewänder. Sie hat die da
und dort noch üblichen reservierten Plätze
abgeschafft und duldet bei der Spendung der
Sakramente und Sakramentalien keine
unterschiedliche Behandlung von armen und reichen
Leuten.

Das Opfereinziehen ist nicht abgeschafft

Niemals wird die Kirche das Opfereinziehen
bei der Messe abschaffen. Sie kann es nicht.
Sie erinnert sich an ein Wort des heiligen
Augustin: «Gott, der dich ohne dich erschaffen
hat, wollte dich nicht ohne dich erlösen.» Aber
was hat nun das mit dem Klingelbeutel zu tun?
Passen Sie auf! Sie wissen vom Katechismus
her, dass die heilige Messe ein Opfer ist, und
zwar ein und dasselbe Opfer, das Christus auf
Kaivaria in blutiger Weise am Kreuze
dargebracht hat. Dort hat er Sühne geleistet für die
Sünden der Welt.

Das Opfer Christi ist auch Opfer der Kirche

Wenn wir im täglichen Leben fragen: Wer
opfert sich? Dann meinen wir: Wer tritt vor und
übernimmt eine Leistung für die Gemeinschaft?
Christus hat dem himmlischen Vater die
Schuld bezahlt, die wir hätten begleichen müssen.

Durch die Einsetzung der Eucharistie hat
er in seiner Weisheit, Allmacht und Liebe einen
Weg gefunden, sein Opfer am Kreuz durch die
Apostel und ihre Nachfolger, die Bischöfe und
Priester, in der eucharistischen Gedächtnisfeier
immer neu gegenwärtig zu setzen, damit alle
Menschen aller Zeiten und Zonen unmittelbaren

Zugang haben zu diesem unerschöpflichen
Quell der Gnade. Damit hat er sein Opfer
gleichsam in die Hände der Kirche gelegt, da¬

mit sie es zu dem ihrigen mache, so dass es

zugleich auch Opfer der Kirche werde.

Wer ist die Kirche?

Papst, Bischof und Pfarrer? Diese Auffassung
spukt immer noch in den Köpfen. Aber sie ist
falsch oder doch zum mindesten unvollständig.
Zur Kirche gehören alle Getauften. Wir alle
sind Kirche. Damit wird ohne weiteres klar,
dass wir alle das Opfer Christi zu dem unsrigen
machen müssen — der Priester und die Laien,
alle auf ihre Weise. Darum heisst es ja: «Betet,
Brüder, dass mein und euer Opfer wohlgefällig
werde bei Gott, dem allmächtigen Vater.»

Unser Beitrag

Der Beitrag, den wir zu leisten haben, besteht

vor allem darin, dass wir uns von der
Opfergesinnung Christi erfüllen lassen, das heisst,
uns verzehren lassen von seiner Liebe zum
himmlischen Vater und zu den Menschen —
besteht in der Bereitschaft, Christus und seine

Erlösungsgnade anzunehmen. Aber wenn diese

Gesinnung echt und gesund ist, muss sie irgendwie

greifbar werden. In den ersten christlichen
Jahrhunderten haben die Gläubigen in einer
Gabenprozession ihr «Opfer» zum Altar
gebracht: Brot, Wein, Obst, Gemüse, Geflügel,
was ihnen eben zur Verfügung stand. Später
hat man aus begreiflichen Gründen die Naturalien

durch Geld ersetzt. Der Sinn ist derselbe
geblieben. Die Frucht der menschlichen Arbeit
soll auf dem Altar einmünden in das Opfer
Christi, um von ihm geläutert, geweiht und
geheiligt zu werden.

Früchte des Opfers

Durch diese Opfergaben wird die Kirche be-



233

fähigt, ihre Reichgottesarbeit auf Erden zu
bewältigen. Solange sie auf Erden lebt, kann sie

auch der irdischen Mittel nicht entbehren. Auch
der Klerus lebt nicht von der Luft. Auch der
Geistliche muss irgendwo wohnen, essen und
schlafen und Kleider kaufen. Das kostet Geld.
Die Kirche braucht Gotteshäuser. Sie unterstützt

die Armen und Kranken. Das kostet
noch mehr Geld. Nein, sie kann auf das
Opfereinziehen nicht verzichten. Und mit roten Rappen

und Hosenknöpfen ist ihr schlecht gedient.
Die Gläubigen sollten nie vergessen, dass man
eigentlich doch erst von einem Opfer sprechen
kann, wenn es spürbar wird, wenn es auf die
Haut geht und Herzblut kostet. Dann wird die
Opferspende zum Ausdruck der Ganzhingabe
an Christus, ein eindeutiges Zeichen für die
Bereitschaft, das Opfer des Herrn zum eigenen
zu machen. Dann aber wird auch die Wandlung

nicht ausbleiben. Der Christ, der auf solche

Weise die Messe mitfeiert, wird das Gotteshaus

als ein Verwandelter verlassen und
imstande sein, die Weit zu verchristlichen.

Altar oder Tabernakel?

Wir sind in unserer Jugend belehrt worden,
dass dem katholischen Gotteshaus eine besondere

Würde zukommt, weil darin ein ewiges
Licht brennt, das die Gegenwart des Herrn im
Tabernakel anzeigt! Und der Tabernakel stand
selbstverständlich am vornehmsten Ort — auf
dem Hochaltar.

Auf die Seite geschoben

Nun fängt man aber an, den Tabernakel vom
Altar zu entfernen und auf eine Säule zu stellen

oder das Allerheiligste in einem
Wandschrank aufzubewahren. Zeigt diese räumliche
Verschiebung nicht an, dass sich auch in
tieferen Schichten etwas verschoben hat? Ist un¬

sere Theologie auf eine schiefe Ebene geraten?
Wie lässt sich die Neuerung begründen?

Eine lange Entwicklung

Die Aufbewahrung der Eucharistie hat eine
lange Entwicklung hinter sich. Die
Liturgiegeschichte zeigt uns die verschiedensten
Lösungen. Es wird für die meisten Leser eine nicht
geringe Überraschung sein, zu vernehmen, dass

es den Laien bis zum 8. Jahrhundert gestattet
war, von der Eucharistiefeier einen Teil des
konsekrierten Brotes und Weines nach Hause
zu nehmen, um sich dort während der Woche
selber die Kommunion zu spenden. Man durfte
also die Eucharistie in Privathäusern
aufbewahren. In den Gotteshäusern hat man die
heiligen Gestalten bis ins Mittelalter nur
aufbewahrt als Wegzehrung für die Sterbenden.
Der eigentliche Aufbewahrungsort war meist
die Sakristei.
Vom 12. Jahrhundert an wendet sich die Theologie

in vermehrter Weise der Gegenwart Christi
im Sakramente zu. Von jener Zeit ab geht

auch der Kommunionempfang zurück. Das
Volk begnügt sich mehr und mehr mit dem
Anschauen der heiligen Hostie. Diesem
«Schaubedürfnis» kommt die Kirche nicht bloss durch
das Emporheben der heiligen Gestalten nach
der Wandlung entgegen, sondern auch durch
eine betontere und würdigere Aufbewahrung
der Eucharistie auf dem Altar neben den
Evangelienbüchern und Reliquienbehältern oder in
kunstvollen Sakramentshäuschen (ein solches
findet sich in der Siebenschmerzenkapelle zu
Mariastein) und vor allem durch die feierliche
Aussetzung in kostbaren Monstranzen. Feste,
mit einem Altar verbundene Tabernakel gibt
es vom 14. Jahrhundert an, aber erst im 19.

Jahrhundert wurde es Vorschrift, das
Allerheiligste in einem festen Tabernakel auf dem
Hochaltar aufzubewahren. (Für Bischofs- und
Klosterkirchen war ein eigener Sakramentsaltar

vorgesehen.)


	Die leidige Opferbüchse

