
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 43 (1965)

Heft: 11-12

Artikel: Wo bleibt die Einheit?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


222

Wo bleibt die Einheit?

Ein Spassvogel behauptete, die Definition der
neuen Liturgie laute: «Wie macht man es hier?»
— Nicht übel! Es fällt ja sogar dem Laien auf,
dass die Messe von Pfarrei zu Pfarrei verschieden

gefeiert wird. Ist das in Ordnung? Darauf
kann man weder mit einem runden Ja noch
mit einem glatten Nein antworten. Tatsache
ist, dass der Priester vor der Liturgiereform
ohne Schwierigkeiten auf dem ganzen katholischen

Erdkreis zelebrieren konnte. Ob in
Kopenhagen oder in Genua, ob in der Sahara oder
in Kanada, das spielte nicht die geringste Rolle.
Vom Staffelgebet bis zum Schlussevangelium
war alles lateinisch, jeder Schritt und jede
Gebärde war auf das genaueste vorgeschrieben.
Das hatte etwas Bestrickendes. Man spürte die
einigende Kraft der Kirche. Ihre Geschlossenheit

hatte etwas Imponierendes, und selbst in
der Fremde war man wenigstens im Gotteshaus
daheim.

Einheit ist nicht Uniformität

Tiefer gesehen, stand diese vielgerühmte Einheit

auf brüchigem Boden. Vom theologischen
Standpunkt aus beruht nämlich die Einheit
keineswegs auf menschlicher Organisation. Auf
diesem Weg kann man zwar Menschen und
Völker in eine Uniform stecken und ihnen
einen einheitlichen Drill beibringen. Die Diktatoren

haben solche Methoden mit mehr oder
weniger Erfolg angewandt. Die Einheit der
Kirche ist jedoch tiefer begründet. Sie resultiert

nicht aus dem Codex juris canonici und
der römischen Kurialverwaltung. Sie ist vor
allem ein Geschenk des Dreieinigen Gottes. Die
Einheit der Kirche fliesst aus dem Glauben an
den einen Herrn, aus dem Hören auf das Wort
Gottes, aus der einen Taufe. Sie wird vor allem
genährt durch die Eucharistiefeier. Indem die
Gläubigen von dem einen Brot essen, wachsen
sie zusammen zu dem einen Leibe Jesu Christi.

Einheit in der Verschiedenheit

Diese Einheit bleibt unangetastet, wenn die
Liturgie in verschiedenen Sprachen und nach
verschiedenen Riten gefeiert wird. Diese Verschiedenheit

gab es übrigens schon immer. Die
unierten Ostkirchen haben die Eucharistie nie
nach römischem Brauch gefeiert. Das Latein
rundweg als Sprache der Kirche zu bezeichnen,
ist daher eine Beleidigung der östlichen
Mitkatholiken. Wenn sie auch im Rahmen der
Gesamtkirche zahlenmässig kaum ins Gewicht fallen,

dürfen sie keineswegs als quantité
négligeable behandelt werden.
Aber auch aus einem zweiten Grund ist diese

vielgerühmte Einheit problematisch. Ist es

tragbar, dem Afrikaner die gleichen Gesänge
und Zeremonien zuzumuten wie dem Europäer?

Soll die Liturgie nicht auch ganz ihr
Gottesdienst werden, indem sie Gott ihre Anbetung,
ihren Dank und ihre Bitten in einer Form
vortragen dürfen, die ihnen auf den Leib geschnitten

ist. Wenn sie sich nun einmal ein Fest nicht
ohne Trommel und Tanz vorstellen können,
warum sollen sie nicht trommeln und tanzen
dürfen? Sprechen denn die Psalmen nicht
immer wieder: «Jauchzet laut, klatscht in die
Hände, hüpfet auf, schart euch zusammen!»
Aber aus dem gleichen Grund verschone man
uns mit Negertänzen und afrikanischen
Chorälen. Wir Abendländer sind nun einmal —
vor allem im Gottesdienst — zurückhaltend in
der Äusserung der Gefühle.
Man kann das bedauern. Man mag sagen —
und mit Recht —, wir seien angekränkelt von
des Gedankens Blässe, wir seien «verkopft»,
einseitige Verstandesmenschen usw. Aber man
muss die Dinge sehen, wie sie sind und ihnen
Rechnung tragen.

Eine Grosstat des Konzils

So war es eine nicht genug zu lobende Grosstat
des Konzils, dass es in der Liturgie den Ge-



223

brauch der Muttersprache zuliess und anordnete,

dass auch in der übrigen Gestaltung der
heiligen Feier die Eigenart der einzelnen Völker

und Nationen zu berücksichtigen sei. Die
Grundstruktur der Eucharistiefeier bleibt nach
wie vor dieselbe — im Einzelnen aber wird sie
differenziert.
Dabei möchte die Kirche freilich auf die Vorteile

der lateinischen Kultsprache nicht ganz
verzichten. Das Latein bleibt die offizielle
Sprache der römischen Liturgie. Die Seelsorger
werden ermahnt, die Gläubigen anzuleiten,
dass sie die Antworten in der Messe auch auf
Latein geben können, und ihnen einen gewissen
Schatz von einfachen gregorianischen
Messgesängen beibringen, denn es gibt immer wieder

Gelegenheiten (Internationale Wallfahrten
und Kongresse, Gottesdienste mit

Fremdarbeitern etc.), wo eine tätige Anteilnahme
aller nur auf diesem Weg erzielt werden kann.

Grössere Elastizität

Seit der Liturgiereform sind die Rubriken, die
den Ablauf der Zeremonien regeln, bewusst
weniger starr gehalten, um eine Anpassung an
örtliche Verhältnisse zu erleichtern. Dass sich
in der Messfeier Unterschiede ergeben, hat
seinen Grund in der jeweiligen architektonischen
Gestaltung des Gotteshauses, aber auch in dem
Mass des Lateins, das der Priester beibehalten,
beziehungsweise zugunsten der Müttersprache
aufgeben will.
Unterschiede ergeben sich freilich auch, weil
gewisse Seelsorger aus pastoreller Verantwortung

heraus glauben, den noch ausstehenden
Reformen eigenmächtig vorgreifen zu müssen.
Die Gläubigen mögen sich nicht verwirren
lassen. Wir stehen in der muttersprachlichen
Gestaltung noch ganz am Anfang. Da ist ohne
Experimente nicht auszukommen. Die gültigen
Lösungen fallen nicht vom Flimmel — sie

müssen organisch wachsen und reifen. Das
braucht viel Zeit und vor allem — Geduld!

Kaserne oder Kirche?

Ach, waren das noch Zeiten, wo man wenigstens

in der Kirche seine Ruhe hatte! Wem es

zusagte, suchte sich ein Plätzchen unter der
Orgelempore oder blieb in der Vorhalle stehen.
Man durfte knien, stehen oder sitzen, wann
und wie es einem behagte. Vorne waltete der
Pfarrer seines Amtes und droben auf der
Tribüne gab sich der Kirchenchor alle Mühe, im
Schiff aber blieb man ungeschoren. Der eine lag
dem heiligen Antonius in den Ohren, weil ihm
auf unerklärliche Weise ein Fünfliber abhanden

gekommen, Frau Meier betete die Andacht
zur heiligen Rita in verzweifelten Fällen, und
wer unter der Jungmannschaft etwas auf sich

hielt, machte die sechs aloisianischen Sonntage.
Ja, damals wehte noch freie Schweizerluft
durch die Kirche. Aber seit dem Konzil ist es

aus damit.

Scharfes Kommando

Wer heute in eine Kirche kommt, kommt in
eine Kaserne. Da wird exerziert und kommandiert

nach Strich und Faden: Bitte, schliessen
Sie auf. Bitte, schlagen Sie auf Seite 23, Lied
Nr. 13. Wir stehen, wir knien. Setzt Euch! Man
singt auf Kommando, man betet auf Befehl,
man schweigt, wenn es der Vorbeter anzeigt.
Es fehlt nur noch, dass die allerpersönlichsten
Regungen und Gefühle der Anbetung, des Lobes,
der Danksagung und der Reue der Reihe nach
durchexerziert werden! Man möchte mit Gret-
chen in Goethe's Laust in die bewegliche Klage
ausbrechen: «Mein Ruhe ist hin» Lieber
Papst Johannes, was hast Du mit Deinem Konzil

bloss angestellt! So heisst es landauf und
landab, und wer für die neue Liturgie eine



Wie die Schafe sich um den Hirten sammeln

und unter seinem Stab zu einer Herde zusammenwachsen,

so pilgert das Gottesvolk des Neuen Bundes,

geschart um Jesus Christus,
den alleinigen Mittler und Erlöser,
durch Nebel, Sturm und Wolkendunkel

zum Licht der ewigen Wahrheit
und zu den Quellen nie versiegender Freude.





226

Lanze bricht, hat keinen leichten Stand. Und
dennoch: Wir wollen eine Runde wagen!

Anstandsregeln

Nicht wahr, lieber Leser, Sie finden es

selbstverständlich, dass man im gesellschaftlichen
Leben nicht ohne Anstandsregeln auskommt.
Es gehört sich, dass man der Dame den Vortritt
lässt, das man sich beim Essen nach den
landesüblichen Tischsitten richtet, dass man beim
Absingen der Landeshymne das Haupt entblösst
usw. Wer sich einer Gemeinschaft anschliesst,
muss sich auch in ihre Ordnung fügen. Da stos-
sen wir bereits auf einen wesentlichen Punkt.

Liturgie ist Gemeinschaftswerk

Liturgie ist nicht Privatandacht, sondern ein
Gemeinschaftswerk: Offizieller, amtlicher
Gottesdienst der Kirche, von der zuständigen
Autorität geregelt und gestaltet. Wer für sich
beten und dabei ungestört sein will, findet
Gelegenheit genug dazu. Unsere Gotteshäuser
stehen den ganzen Tag offen. Selbst in den
modernen Kirchen gibt es noch irgendwo eine
lauschige Ecke oder eine Seitenkapelle, wo
man in aller Stille beten und betrachten kann
und wo man seine Ruhe hat. Wenn Sie aber
zur Messe gehen, besuchen Sie einen
Gemeinschaftsgottesdienst, selbst wenn ausser dem
Priester und Ministranten sonst niemand
anwesend wäre. Sie werden niemals richtig Liturgie

feiern, wenn Sie zur Gemeinschaft und
ihren Spielregeln nicht ein unbedingtes und von
Herzen kommendes Ja sagen.

Mitchristen, nicht Marsbewohner

Es ist schon verfehlt, wenn sie absichtlich eine
Bank aufsuchen, wo noch niemand kniet. Oder

noch schlimmer: wenn Sie den «bösen Nachbarn»

absichtlich schneiden oder gar den Platz
wechseln, wenn sich jemand neben Ihnen
installiert, der Ihnen aus irgendeinem Grund auf
die Nerven geht. Die Kirchenbesucher sind ja
nicht Marsbewohner, sondern Auserwählte,
Erlöste. Mitbrüder und Mitschwestern in Christus.

Tun, als ob sie nicht da wären, ist nicht
bloss unhöflich, sondern unmöglich! Etwas
anderes tun oder beten wollen als sie, fehl am
Platz!

Unhöfliche Gäste

Was würden Sie denn von einem Gast sagen,
der, zu einem festlichen Mahl geladen, nichts
von den aufgetragenen Speisen ässe, sondern
anfinge, sich aus dem eigenen Rucksack zu
verpflegen. Ein Naturbursche wäre das! Oder da
würde jemand während der Festrede des
Stadtpräsidenten Zeitung lesen, schwatzen und
anderen Unfug treiben! Wer während der
Liturgiefeier der heiligen Handlung nicht folgt,
selbst wenn er an sich «fromme Dinge» tut,
ex-kommuniziert gewissermassen sich selber,
stellt sich ausserhalb der Gemeinschaft. Er weiss
im tiefsten nicht, um was es geht.

Volk Gottes — heilige Gemeinde

Liturgie kann man nur dort feiern, wo man Ja
sagt zur Gemeinschaft, wo man sich gegenseitig
ernst nimmt und achtet als Brüder und Schwestern

im Herrn, «wo die Menge der Gläubigen
ein Herz und eine Seele wird». Ist das so
schwer? Nein, wenn man bedenkt, dass man
Christus selber in der versammelten Gemeinde
begegnet. Er ist nämlich nicht bloss im Tabernakel

gegenwärtig, sondern auch dort, wo zwei
oder drei in seinem Namen versammelt sind.
Die zum Gottesdienst versammelte Gemeinde
ist eine Kirche im kleinen: Volk Gottes, Chri-



227

sti Braut und Christi Leib! Ein beglückendes
Geheimnis. Wie sollte eine solche Gemeinschaft
nicht wie aus einem Mund einmütig und
einstimmig Gott loben und preisen durch Jesus
Christus im Heiligen Geist!

Vom Priestersitz

Zu den Neuerungen, die Befremden und
mitunter sogar offenen Protest hervorriefen,
gehört die Anordnung, dass bei der Messfeier der
Priestersitz so aufgestellt werden muss, dass
der Zelebrant von allen gesehen werden kann.

Der Pfarrer setzt sich auf den Thron

Man empfindet das gerade jetzt völlig unzeit-
gemäss, wo doch so viel von der Mündigkeit
der Laien die Rede ist, wo die Kirche den
Triumphalismus abbaut, wo selbst der Papst
anfängt, die Verwaltung der Kirche zu
dezentralisieren. Kollegialität soll es ja nicht allein
unter den Bischöfen geben, sondern auch in den
unteren Rängen. Das Konzil befürwortet das
Mitspracherecht der Laien. Allenthalben soll
ein Pfarreirat gebildet werden, wo auch jene
Laien, die keinem Verein angehören, mitreden
dürfen und sollen. Die Zeiten, wo der Pfarrer
im Dorf das erste und vor allem das letzte
Wort hatte, sind vorbei!

Ein Sitz ohne Baldachin

Keine Angst! Die Liturgiekonstitution redet
keinerlei «Thronbesteigung» das Wort. Sie
reserviert den Thron mit Baldachin dem
Bischof. Der Priester hat sich mit einem schlichten

Sitz zu begnügen. Ein Priestersitz war übrigens

ja schon immer da. Dorthin begab sich der
Zelebrant beim Gloria und Credo. Durch die
Reform erhielt er lediglich einen anderen Platz.

Der Zelebrant soll auf den ersten Blick als
Vorsteher der gottesdienstlichen Feier und
Versammlung erkannt werden.

Der Platz des Hausvaters

Es ist doch normal, dass derjenige, der in einer
Versammlung den Vorsitz führt, von allen als
solcher erkannt und anerkannt wird. Warum
sollte diese Spielregel in der gottesdienstlichen
Versammlung keine Geltung haben? Aber hier
geht es um mehr. Es handelt sich hier nicht um
eine menschliche Autorität, die sich mit Nachdruck

Geltung verschaffen will.

Im Priester ist Christus gegenwärtig

Wenn der Priester mit den liturgischen
Gewändern bekleidet vor uns steht, soll man in
ihm nicht mehr den Pfarrer X oder den Pater Y
sehen. Dann spielt es auch keine Rolle, ob er
als sportlicher Kaplan die Jungen «anzündet»
oder als müder Greis das neunzehnte Jahrhundert

verkörpert, ob er tadellos organisieren
oder glockenhell singen kann. Alle menschlichen

Eigenschaften treten zurück (was natürlich

nicht besagen will, dass sie in der
Seelsorge keine Rolle spielen. Im Gegenteil, man
kann nicht genug betonen, dass der Geistliche
zuerst ein guter Mensch sein muss, um ein guter

Seelsorger sein zu können!). Selbst wenn
er — was Gott verhüte — nicht im Stand der
Gnade wäre, so würde er die Sakramente denn-
noch gültig spenden, wenn er nur nach der
Meinung der Kirche handelt.

Ein zweiter Christus

Die liturgischen Gewänder zeigen an, dass der
Priester kraft besonderer Vollmacht seines Amtes

waltet. Er tritt ganz zurück hinter dem,


	Wo bleibt die Einheit?

