
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 43 (1965)

Heft: 9-10

Artikel: Das Pascha-Mysterium

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ï93

Das

Pascha-Mysterium

Am 25. März dieses Jahres sind es zehn Jahre
seit dem Erscheinen des allgemeinverpflichtenden

Dekretes über die erneuerte Karwochenliturgie.

Dies war ein grosser und entscheidender

Schritt jener Bewegung, die in der
Liturgiekonstitution des zweiten Vatikanums die volle
Anerkennung und in etwa auch einen krönenden

Abschluss gefunden hat.
Gerade weil diese bedeutende Kirchenversammlung

von neuem so unzweideutig auf dieses

zentrale Geschehen des Kirchenjahres —
nämlich das Pascha-Mysterium — hinweist
und wünscht, dass aus dieser unerschöpflichen
Quelle alles Tun und Wirken des religiösen
Lebens gespiesen und erneuert werden soll, so ist
es Pflicht eines jeden, sich auch persönlich
einmal eingehender mit diesem Geheimnis zu
befassen.

Heil nach dem Unheil — Erlösung aus Schuld
und Sünde kommt allein von dem Menschen,
in dem das Wort Gottes Eleisch angenommen
hat und der unter uns gewohnt hat: Jesus
Christus.
Christus bringt uns das Heil in seiner Person,
in seinem Tun und in seiner Lehre. Schon als

er sich «erniedrigte und Knechtsgestalt an¬

nahm» (Phil. 2, 7), wurde unsere Menschennatur

geheiligt. Seine Heilstaten erfüllen ihm
das ganze Leben von der Geburt an. Ihren Mittel-

und Höhepunkt aber erreichen sie in
seinem seligen Leiden, seiner Auferstehung von
den Toten und in seiner glorreichen Himmelfahrt

— jenen Geschehnissen, die wir eben als

«Mysterium Paschale» bezeichnen.
Was nun beinhaltet dieser Ausdruck: «Mysterium

Paschale»? Im biblischen Sprachgebrauch
steht «Mysterium» nicht einfach für eine
Wahrheit, die wir annehmen müssen, ohne ihr
eine vollkommene Erklärung geben zu können

oder sie gar zu verstehen. Dem Wort
«Mysterium» entspricht auch nicht ein heiliger
Ritus, ähnlich den Mysterien der Götterkulte des

spätantiken Heidentums. Sondern «Mysterium»

ist das grosse Geheimnis des göttlichen
Erlösungsplanes. Dieses Geheimnis war selbst
höchster menschlicher Weisheit verschlossen,
niemand — nicht einmal die Engel — konnten
ohne besondere Offenbarung Gottes, ohne
besondere Mitteilung seines Geistes zur
Erkenntnis dieses Geheimnisses gelangen.
Der heilige Paulus, der im ersten und zweiten
Kapitel des ersten Korintherbriefes von diesem
Geheimnis schreibt, bringt es in Zusammenhang

mit der Weisheit Gottes und ihrer
Mitteilung: dem Offenbarwerden Seines Wortes.
Aber auch im Alten Testament schon —
hauptsächlich im 2. Kapitel des Buches Daniel —
finden wir das Wort «Mysterium» im selben
Zusammenhang verwendet, das heisst in der
Verknüpfung mit Weisheit und Offenbarung.
«Seit den ersten Tagen liegt über der menschlichen

Geschichte ein Geheimnis; ein Geheimnis

jedoch, das durch das Dazwischentreten
Gottes zur Erfüllung kommen sollte. Bei Daniel

ist Gott der einzige wirkliche König der
Welt und deshalb auch der einzige, der wahrhaft

weise ist; darüber hinaus schaut er allein
das Geheimnis des Geschehens in der Fülle der
Zeit, weil es nur von seinem Willen abhängig
ist. Bei Paulus besitzt ebenso ausschliesslich



194

Gott Weisheit, die dieses Namens würdig ist.
Das heisst mit anderen Worten, er allein kennt
das Vorbild, nach dem die Geschichte abläuft,
denn sie ruht gänzlich in seinen Händen. Von
seinem ungeheuren Plan ist sie beherrscht» (1).
Und der entscheidende Schlüssel zu diesem
himmlischen Plan, aber auch die höchste Form
der Enthüllung der Weisheit Gottes ist das

Kreuz Christi.
Hier haben wir den Übergang vom Geheimnis
im allgemeinen Sinn des Wortes zum besonderen

Pascha-Mysterium erreicht.
Warum steht das Pascha-Mysterium in Beziehung

zum Geheimnis des Kreuzes?
Nicht weil das Leiden und Sterben Christi am
selben Tage geschah, an dem die Juden ihr
Pascha-Fest begingen, sondern weil diese
Pascha-Feier schon immer auf das Kreuz hinwies.
Auch «Paulus und die gesamte Urkirche
verstanden und erklärten Christi Leiden und Sterben

am Kreuz als das wahre Pascha; als das

Geheimnis, das von Anfang an die Grundlage
dessen bildete, was das jüdische Pascha nur
vorbereitete, skizzierte und dem treuen
Gottesvolk verhiess: ,Christus, unser Osterlamm,
ist geschlachtet worden!' (1. Kor 5, 7)» (2).
Ursprünglich war das Pascha nur eine jener
Frühlingsfeiern, die wir im Kern heidnischer
Mysterien im hellenistischen Kulturraum noch
finden: Man beging das Wiedererwachen des
Lebens im Frühling nach dem augenscheinlichen

Absterben des Winters mit festlichen
Feiern.
Aber mit jener entscheidenden Wende in der
Geschichte Israels — nämlich mit der
Heimsuchung Ägyptens — war das Pascha nicht
mehr ein festliches Begehen der Schöpfung und
ihrer Naturkräfte, sondern es erlangte eine

neue Bedeutung; es wurde und blieb für immer
ein Fest der Befreiung, die mit einem
einzigartigen Ereignis verknüpft war: dem einmaligen

Einbruch Gottes in die Geschichte der
Menschheit. «Aus diesem Grund hatte das
Pascha Gedächnischarakter. Er war die Erin¬

nerung daran, dass sich Gott seinemVolke
heilbringend zugewandt und damit einen neuen
geschichtlichen Zustand, der für immer dauern
würde, geschaffen hatte. Das Pascha wurde
zum Gedächtnis der Grosstat, wodurch ein
Volk Gottes, ein Volk, von dem Gott wusste
und das seinerseits ihn kannte, aus der Gesamtheit

der Menschen, die in Unkenntnis und
Sünde verloren waren, herausgehoben worden
war» (3).
In der Bibel wird «Pascha» zunächst erklärt
als «Vorübergang», das heisst Gott schonte

jene, welche in Erwartung des Heiles das
Pascha feierlich begingen, während er die Ägypter

schlug (vgl. Exodus 12, 12.23).
Aber schon bald finden wir in Verbindung mit
dieser ersten Auslegung den Gedanken, dass

Gott bei seinem «Gang» durch Ägypten Israel
veranlasst hatte, mit ihm selber Ägypten zu
verlassen und zum Lande der Verheissung
aufzubrechen (vgl. 1 Mo 15, 14). Sie zogen
daraufhin durch das Rote Meer, durch die Wüste,
schliesslich durch den Jordan ins Gelobte Land
— aus der Knechtschaft in die Freiheit. Das
aber bedeutete weit mehr als eine nur äussere

Befreiung: «es war eine vollkommene Erneuerung

des Sich-Bewusstwerdens der Israeliten,
Kind Gottes zu sein. Darum war der Zug ins
Gelobte Land gleichzeitig ein Durchstoss aus
der Finsternis ans Licht, vom Tod zum Leben.
Es war im tiefsten Sinn des Wortes
Erlösung» (4).
Wenn wir diese heilsgeschichtlichen Ereignisse
des Alten Testaments im Auge behalten, können

wir auch verstehen, warum der Kreuzestod

Christi, der am selben Tag erfolgte, an dem
das Paschalamm geschlachtet werden musste,
als das wahre Pascha gedeutet wird: in ihm
sind alle Vorbilder sowie die ausgesprochenen
und die einschlussweise darin enthaltenen Ver-
heissungen — verbunden mit dem alten
Pascha — bleibende und vollkommenste
Wirklichkeit geworden. Es ist ebenfalls persönlicher
Einbruch Gottes in unsere Geschichte. Darin



*95

hat er die Fülle seiner Gnade und seine
grenzenlose Liebe zu uns Menschen kundgemacht.
Gleichzeitig verurteilte er dadurch unsere
geistigen Gegner und beraubte sie aller Macht
über uns. Sünde und Tod mit ihren furchtbaren

Folgen sind überwunden. So vermag uns
faktisch nichts mehr von jener grossen Liebe zu
scheiden, die Gott uns in seinem Sohne, der für
unsere Sünden in unserem Fleische gekreuzigt
wurde, zuteil werden liess.
«Deshalb ist das Geheimnis des Kreuzes auch
das Pascha, durch das wir hinübergehen aus
der Macht der Finsternis in das Reich des

Lichtes, in das Königreich jener Liebe des

Vaters, die uns der Sohn verkündet hat» (5).
Wie wir wissen, wurde das Pascha im Alten
Testament als «Gedächtnis» an das heilshafte
Eingreifen Gottes alljährlich von neuem feierlich

begangen. «Gedächtnis» aber bedeutete für
den gläubigen Juden nicht nur «in Erinnerung
rufen», sondern: an dem grossen Ereignis von
damals selbst Anteil haben.
Und so soll in gleicher Weise für uns Christen
die alljährliche Pascha-Feier — ja, jede
Eucharistiefeier — zum «Gedächtnis» des Todes
Christi werden. Mit anderen Worten: Wir müssen

dieses Erlösungsgeschehen in einer zwar
geheimnisvollen, doch darum nicht weniger realen

Weise als einen Teil unserer persönlichen
Geschichte erfahren, um eben Anteil an der
Passion und Herrlichkeit des Herrn zu
erhalten.

Daran erinnert uns auch der heilige Paulus,
wenn er im Briefe an die Römer schreibt:
«Wisst ihr nicht, dass wir alle, da wir auf Christus

Jesus getauft wurden, auf seinen Tod hin
getauft sind? Wir wurden durch die Taufe mit
ihm in seinen Tod hinein begraben, damit wir,
wie Christus durch die Herrlichkeit des Vaters

vom Tode auferweckt ward, auch unserseits

in dem neuen Leben wandeln» (Rom 6,

3~4)-.
Das sind einige grundlegende Gedanken zum
Pascha-Mysterium. Nun aber, wie lassen sich

diese Aussagen für das persönliche Leben
auswerten?

Um am Pascha teilzunehmen, legten sich die
Christen schon sehr früh ein strenges Fasten
auf. Zum Fasten aber gehört nicht nur die
leibliche Abtötung, sondern mehr — was weit
wichtiger ist — die Bereitung der Seele. Zu dieser

Vorbereitung gehört, dass wir uns einmal
klar werden: Ostern tritt uns in Gestalt eines
Triduums entgegen, das heisst, es ist ein Fest,
das drei Tage lang dauert. Es beginnt mit der
eigentlichen Passion des Herrn und endet mit
dem Auferstehungstag. — Das Abendmahl,
dessen Stiftung das Gedächtnis des Donnerstags

gewidmet ist, nimmt eine Sonderstellung
ein — davon wird noch die Rede sein. Der
Karfreitag hat seine eigene Liturgie, bestehend
aus der Lesung der Leidensgeschichte, der
Verehrung des heiligen Kreuzes, der Fürbitten und
der nachfolgenden Kommunionfeier. Der
Karsamstag ist ein Tag stiller Trauer und Busse
im Gedenken an jene letzte Erniedrigung, die
der Herr auf sich genommen hat, indem er drei
Tage eine Beute des Todes blieb. Es ist zugleich
der Tag der Spannung auf jenen grossen,
entscheidenden Wendepunkt, der in der glorreichen

Auferstehung folgen musste. Die Osternacht

bringt dann die Lösung! Die österliche
Eucharistiefeier, die schon in die Morgenstunden

des Ostersonntags hinübergreifen soll, ist
Höhepunkt und Schlusspunkt der Feier.
Ferner gehört zur Bereitung der Seele, dass wir
uns schon im voraus mit der heiligen Liturgie
dieser Tage und ihrer Aussage auseinandersetzen.

Mit anderen Worten: wir möchten versuchen,

die Geschehnisse dieser heilsgeschichtlich
so bedeutenden Zeit stets tiefer zu erfassen —
wir möchten uns um ein immer besseres
Verständnis der in der Liturgie gebrauchten
heiligen Texte bemühen. Dabei kommen uns die
Liturgiefeiern der Fastenzeit zu Hilfe. Es gilt
nur die Zusammenhänge zu sehen und sie richtig

zu deuten.
Gute Gelegenheit, um uns in die Tatsache, dass





*97

Leiden und Auferstehung des Herrn
unzertrennlich zusammengehören, zu vertiefen, bietet

uns der Sonntag Quinquagesima: «Seht, wir
steigen hinauf nach Jerusalem und am dritten

Tage wird er auferstehen» (Ev Lc 18, 31

bis 43).
Im Evangelium (Mt 4, 1—11) des ersten
Fastensonntags wird der Verlauf des ganzen
Erlösungswerkes unter dem Bild des Kampfes
mit dem Versucher eigentlich schon
vorweggenommen. Das Erlösungswerk Christi war ein
Befreiungskampf für die Menschheit. Die
Versuchung in der Wüste war nur ein Vorgefecht.
Und wie Christus aus der Versuchung als Sieger

hervorging, so triumphiert er auch als
Auferstandener über die Helfershelfer Satans.
Am zweiten Fastensonntag gibt uns das
Evangelium (Mt 17, 1—9) von der Verklärung auf
dem Tabor einen Anknüpfungspunkt, uns einmal

mit Moses zu beschäftigen — denn drei
von den vier Lesungen der Osternacht sind aus
den Büchern Moses — und in die Formensprache

der Osterliturgie einzudringen, die so viele
Bilder aus dem Alten Testament verwendet,
um auf Christus und sein Werk hinzuweisen.
Oder aber wir können uns ein paar Gedanken
machen über die Verklärung des Herrn auf
dem Tabor. Christus erstrahlt in Licht und
Herrlichkeit. Spielt nicht gerade das Licht in
der Feier der Osternacht eine grosse Rolle? Wie
die Kerzen ihr Licht von der Osterkerze
empfangen, so sollen auch wir Licht und Herrlichkeit

von Christus empfangen — und
Teilnahme an seinem Licht und seiner Herrlichkeit
heisst nichts anderes als seine Gnade bejahend
empfangen.
Dem dritten Fastensonntag liegt das Taufgeschehen

besonders nahe (vgl. Einleitungsgedanken
zum Messformular), auch die folgenden

Wochentage sind voll von Tauferinnerungen.
Und weil «Taufe» der Sünde absterben und
Mitauferstehung mit Christus bedeutet, hat
auch sie einen Platz in der Osternacht. Darum
die Taufwasserweihe, darum die Erneuerung

des Taufversprechens.
Das Evangelium (Jo 6, 1—15) des vierten
Fastensonntags spricht von der wunderbaren
Brotvermehrung — ein Anlass, sich wieder einmal

in das Geheimnis der heiligen Eucharistie
zu vertiefen, denn schon bald — am Hohen
Donnerstag — wird der Herr Jesus Christus
sprechen: «Sehnlichst hat es mich danach
verlangt, dieses Mahl mit euch zu halten ...» (Lc
22, 15). — «Nehmet hin und esset, das ist mein
Leib» (Mt 26, 26).
Wenn jemand sich auf solche oder ähnliche
Weise vorbereitet auf die geheimnisschweren
Formen der «Grossen Woche», wird er auch
sicher mit innerer Freude die einzelnen Tage
des heiligen Pascha mitfeiern dürfen.

«Nehmet hin und esset...»
Was dem Gründonnerstag seinen besonderen
Charakter verleiht, ist die Gedächtnisfeier des

Herrenmahles. Als geschichtliches Ereignis —
und als solches wird es an diesem Tag gefeiert
— ist es die Einsetzung der heiligen Eucharistie.

Wir sitzen zwar täglich mit dem Herrn
zu Tische, wenn wir das Opfer der heiligen
Messe feiern, aber heute werden wir an den

Ursprung dieser Mahlgemeinschaft zurückgeführt.

Heute soll diese Mahlgemeinschaft mit
dem Herrn im wirksamen Gedächtnis des Ur-
mahles neu begründet werden.
Eine Woche zuvor schon kündigt die heilige
Liturgie diese grosse Stunde an: «Die Zeit ist
nahe. Bei dir will ich mein Pascha halten» (6).
Noch drängender vernehmen wir die Stimme
des Herrn, wenn wir singen: «Sehnlich
verlangte ich dieses Pascha mit euch zu essen» (7).
— Worte der heiligen Geschichte, die einst den
Mitlebenden galten: dem Eigentümer des grossen

Speisesaales, den Zwölfen, als auserwählte
Tischgenossen. Heute — gelten sie der Kirche,
und: Kirche sind wir!
Mit dem Mahle verbunden ist aber auch die
Fusswaschung. In ihr wird uns das neue Gebot
der Bruderliebe in ergreifender und sinnenfäl-





*99

liger Weise vor Augen gestellt. «Wenn ich,
euer Herr und Meister, euch die Füsse gewaschen,

so seid auch ihr es einander schuldig,
euch die Füsse zu waschen. Ein Beispiel habe
ich euch gegeben, dass auch ihr einander tut,
wie ich euch getan habe» (Jo 13, 15). In dieser
erhabenen Stunde ist kein Raum mehr fürHass,
Neid, Zerwürfnis und Zwist, denn Christus ist
in unserer Mitte, und wo er ist, da ist die Liebe,
und wo Liebe ist, da ist Gott, denn Gott ist
Liebe! — Es ist aber auch ein Teilhaben am
Herrn: «Wenn ich dich nicht wasche, hast du
keinen Teil an mir» (Jo 13, 8).
Wenn dem so ist, so lasst uns auch mit Petrus
zum Herrn sprechen: «Herr, nicht nur meine
Füsse» sollst du mir waschen, «sondern auch
die Hände und das Haupt!» (Jo 13, 9).
Darauf sehen wir Christus als Hausvater mit
den Seinen zu Tische sitzen, den er mit der
Frucht seiner Mühen bestellt hat. «Neben dem
Kelch liegt das Brot; er selbst ist der Same,
aus dem es gewachsen ist. Er nimmt das Brot,
segnet es, bricht es und spricht: ,Dies ist mein
Leib, für euch wird er hingegeben' (1. Kor 11,
24). Er nimmt den Kelch, segnet ihn, reicht ihn
herum und spricht: ,Dies ist mein Blut; für
euch wird es vergossen' (Mt 26, 28 und Lc 22,
20). Zeichen ist das Brot, Zeichen der Wein,
Gestalt und Hülle, heiliges Symbol. Das wahre
Mahl ist der Herr; er birgt sich in seinen
Gaben. Zum Herrenmahl sind wir geladen: Rufer,

Gastgeber, Speise und Trank ist der Herr.
Wie einst für die Jünger, so heute für uns» (8).
Damit ist das ganze Paschamysterium im
Zeichen da, und das Herrenmahl ist sozusagen das

Mysterium des Mysteriums. Heute ist auch
die Geburtsstunde der heiligen Liturgie, denn
das neue Ostermahl hat auch seine «Nach-Ge-
schichte» gemäss dem Auftrag des Herrn: «Tut
dies zu meinem Gedächtnis» (Lc 22, 19).
Können wir die Liebe, die aus diesem Tun des

Herrn spricht, je ergründen? Vermögen wir je
ihm dafür genug zu danken? Wahrlich, viel
gibt es an diesem Abend zu denken!

«Mein Volk, was hab ich dir getan ...»
Herrscht bei der Abendmahlsfeier noch eine,
wenn auch gedämpfte Freude ob des grossen
Gottesgeschenkes: der Überlieferung des
heiligen Mahles, so erscheint sie heute wie
ausgelöscht.

Das Gedächtnis des Karfreitags bezieht sich
auf die ganze Passion — vom ölberg bis
Kaivaria. Es umfasst die ganze Not — von der
Todesangst bis zum letzten Schrei: «Es ist
vollbracht» (Jo 19, 30).
Die heilige Opferfeier unterbleibt an diesem
Tage. Sie kann erst an Ostern wieder beginnen,
da das Mysterium der heiligen Eucharistie Tod
und Auferstehung umfasst. Dafür aber steht
das Kreuz — als Symbol des Opfers — im
Mittelpunkt, vorausgehend der Lesegottesdienst
und abschliessend die Kommunionfeier.
Wie in einer Ouvertüre erklingen in der ersten
Lesung schon alle Leitmotive. «Osee ist, wie
der ihm geistverwandte Jeremias, Dolmetsch
der nicht verstandenen, verschmähten
göttlichen Liebe. Diese enttäuschte Liebe klagt über
den Unverstand des treulosen Volkes, entlädt
sich in furchtbaren Zornesausbrüchen, bringt
es aber doch nicht über sich, das Volk zu
vernichten; sie muss sich seiner erbarmen: ,Wie
könnte ich dich preisgeben, Ephraim, dich
hingeben Israel?. Mein Herz kehrt sich gegen
mich... ich kann meinen glühenden Zorn
nicht vollstrecken: ich kann nicht Ephraim
wiederum vernichten. Denn Gott bin ich und
kein Mensch, heilig in deiner Mitte'» (Os 11,
18—19) (9).

Das Zorngericht Gottes besteht aber nicht in
blindem Wüten; es soll das abtrünnige Volk
zur Besinnung bringen und zum Herrn zurückführen.

So vernehmen wir also die Botschaft des

Propheten Osee:

«So spricht der Herr: ,In ihrer Trübsal



200



201

werden sie am Morgen zu mir sich
aufmachen'...»

Aber gleich neben der Voraussage des Leidens
ertönt schon der Osterklang:

«Kommt lasst uns zurückkehren zum Herrn,
denn er hat uns zerrissen, und er wird uns heilen,
mag er schlagen, er wird uns auch verbinden;
beleben wird er uns nach zwei Tagen,
am dritten Tag uns auferstehen lassen,
dass wir leben vor seinem Angesicht»
(Os 6, 1—3).

Das «drückt aufs genaueste aus, was der
Karfreitag hier und heute ist: die völlige Einheit
von Christusleiden und Christenleiden, das
Bussleiden und die im Leiden nicht verlöschende

Auferstehungshoffnung des mystischen
Christusleibes» (10).
Noch feierlicher klingt diese Hoffnung aus
dem folgenden Traktus, in dem der apokalyptische

Gesang Licht auf die Auferstehung wirft,
aber die Kirche verweilt nicht dabei. Vielmehr
verharrt sie in Stille und Trauer und fährt fort,
uns aus der Heiligen Schrift über das nahe
Heilsgeschehen zu belehren. In der Lesung aus
dem Exodus kehrt sie mit dem Bilde vom
Paschalamm zum Kreuz zurück. Denn «das
Paschalamm, das die Hebräer im Gedächtnis an
die Befreiung aus Ägypten alljährlich am 14.
Nisan schlachteten, war Typus, das heisst Vorbild

und Vorverwirklichung des wahren Lammes,

das die Welt aus der Knechtschaft der
Sünde und des Bösen befreit hat» (vgl. Jo 1,
29 und 1. Kor 5, 7) (11). Mit diesem Heilsbilde
des neuen Paschalammes vor Augen hören wir
dann den Ablauf der Passion nach Johannes.
«Da schauen wir Jesus, wie er wissend und frei,
als König, als Priester und Opferlamm seinen
Weg vollendet» (12).
Hier sollte eigentlich eine Stille folgen, denn
einzige Antwort auf dieses Geschehen ist das

ehrfürchtige, dankende, anbetende Schweigen!

Dann empfiehlt die Kirche in den Fürbitten
dem am Kreuz erhöhten Bräutigam alle Nöte
und Anliegen der Menschheit, um «bei seinem
Kreuz und Leiden» Gottes Erbarmen für sie

zu erflehen.
Darauf endlich löst sich der Schleier vom
verhüllten Kreuz:

«Schaut das Kreuzesholz! Das Heil
der Welt hing daran!
Kommt, lasst uns anbeten!» (13)

Und welcher Christ würde es unterlassen, in
einem innigen Kuss dem gekreuzigten Heiland
seine aufrichtige Reue und neu entflammte,
gelobte Treue zu bezeugen? Hier ist der
Moment, der uns innerlich so recht packen müsste.
Jetzt ist der Augenblick, wo wir uns im Glauben

mit dem Herrn vereinen und ihm sagen
können, was uns an diesem erschütternden Tag
zutiefst bewegt: «Wir danken dir, Herr Jesus
Christ, dass du für uns gestorben bist. Ach,
lass den Tod und deine Pein, an uns doch nicht
verloren sein!» (14)
«Und wenn die Karfreitagsliturgie uns nach
der Verehrung des heiligen Kreuzes zur
Kommunion führt, dann will sie uns greifbar
machen, dass zwischen Kreuzesopfer und Eucharistie

eine geheimnisvolle Wesensgleichheit
besteht: heute empfangen wir das heilige Opfermahl

gleichsam unter dem Kreuz, das wir
soeben verehrt haben. Auf sakramental-anschauliche

Weise wird hier Christi Opfer unser
Opfer, und «kraft der Teilnahme an diesem
Sakrament» sollen wir uns immer mehr des
Heiles bewusst werden, das Gott uns durch das
Leiden und Sterben Christi geschenkt hat» (2.
Schlussgebet) (15).

Karsamstag
Die Kirche trauert am Grabe ihres Bräutigams,
noch einmal überdenkt und erwägt sie den
schrecklichen Tod des Herrn und alles, was dazu

geführt hat.



202



203

Der Altar ist entblösst und ausser dem
Stundengebet wird keine Liturgie gefeiert. Vielmehr
müssen wir diesen liturgielosen Tag in seiner
ganzen Strenge und Nüchternheit durchstehen.
Es ist daher auch nicht ganz richtig, dass wir
die Ostervigil schon am frühen Abend feiern
und sie eigentlich so zu einer besseren Abendmesse

werden lassen. Jeder Christ sollte sich
endlich zum richtigen Verständnis des Pascha
durchringen und klar erkennen können, dass
es eben eine für den Herrn durchwachte Nacht
sein soll (vgl. Exodus 12, 42).

«Frohlocke, der Engel himmlische Schar!
Frohlocket, ihr himmlischen Chöre!
Töne hell, Posaune des Heiles, zum Siege des
erhabenen Königs!
Es freue sich auch die Erde, da so strahlendes
Licht sie umflutet! Und von des ewigen Königs
Lichtglanz erleuchtet, fühle sie froh, dass alle F
insternis aus ihrem Umkreis gewichen!
Voll Freude sei auch die Mutter, die heilige Kir
che, von solchen Lichtes Strahlen geziert!»

(Exultet)

Mit einem Überschwang, der sonst der römischen

Liturgie fremd ist, besingt die Kirche im
«Exultet» die Würde dieser heiligsten aller
Nächte. Man muss ihn einmal gehört haben,
diesen österlichen Freudengesang, und das Bild
vor sich gesehen haben: eine geräumige Basilika

— zur Nachtzeit — angefüllt mit unzähligen

Gläubigen, alle mit Kerzen in den Händen,

die am Osterlicht entzündet sind — «und
über allem die junge freudenzitternde Stimme
des Diakons, diese unvergleichlich selige
Melodie, die am Himmel anpocht, über die Erde
hinstürmt und jedes Herz in die Freudenfessel
der Osterbotschaft schlägt» (16).

«Dies ist die Nacht, in der du einst unsere
Väter, Israels Kinder, aus Ägypten geführt und
trockenen Fusses durchs Rote Meer geleitet
hast..

Dies ist die Nacht, die das Dunkel der Sünde
durch das Leuchten der Feuersäule verbannt
hat...

Dies ist die Nacht, in der Christus die Bande
des Todes zerriss und siegreich vom Grabe
erstand

O wahrhaft selige Nacht. .» (Exultet)

«Dies einmal gehört und geschaut haben — mit
der einfachen Kindlichkeit des Herzens, die
sich die Fähigkeit, in Bildern und Symbolen zu
denken, bewahrt hat —, das heisst um das
christliche Pascha wissen. Es ist und bleibt das

Mysterium der Nacht.,Diese Nacht' ist überall
da, wo Menschen sind, wo Menschensünde und
Sündentod den ursprünglichen hellen Tag der
guten Gottesschöpfung verfinstert haben.,Die¬
se Nacht', die aus ihrem armen unfruchtbaren
Schosse nichts als Seufzer, Tränen und flehentliche

Hilferufe gebären konnte, hat das
barmherzige Gotteslicht zu sich herabgezogen» (17).
Es spricht nicht von Geschehnissen, die vorüber
sind — dieses Osterloh am Beginn der Paschanacht

— und uns nichts angehen, sondern von
dem, was jetzt und immer und an uns geschieht
— es besingt die Verwandlung unserer Sündennacht

in den lichten Tag des Christuslebens.
Darauf lauschen wir beim Schein des neuen
Lichtes erneut der heiligen Lesung, wechselnd
mit Lobgesängen. Jetzt — in dieser Nacht —
gehen die Prophezeiungen und Wunderzeichen
des Alten Testaments in Erfüllung. Wir sind
durch das Rote Meer der Taufe geschritten,
haben den alten Menschen in den Fluten der grossen

Reinigung begraben und sind als neue,
christförmige Menschen ins Gelobte Land der
Kinder Gottes gelangt. Darum widersagen wir
auch in der Taufgelübdeerneuerung den Werken

Satans und der Welt und geloben dem
auferstandenen Herrn, ein neues Leben zu führen.
Und endlich der Höhepunkt: das lange Fasten
endet im Paschamahl, dessen Ritus der Grün-



204

donnerstag überliefert. «Jetzt ist die Stunde
da, von dieser Überlieferung feierlichen
Gebrauch zu machen. Was der Gründonnerstag
vorausnahm, wird heute gefülltere Wirklichkeit.

Der Herr steht in unserer Mitte und
spricht: ,Sehnlich verlangte ich, dieses Pascha
mit euch zu essen!' Schon hat er sich erhoben
und gegürtet, um uns in seinem Blute
reinzuwaschen (vgl. Jo 13, 4—11), die einen durch
Busse, die anderen durch die Taufe; nun lädt
er uns ein als Reine an seinen Tisch, und es

beginnt das Mahl, das nach dem Willen des

Herrn seinen Tod und seine Auferstehung
verkündigt» (18).
«Jetzt wird der prophetische Schleier gehoben,
und aus den Bildern tritt die Wirklichkeit hervor.

Jetzt wird die Schöpfung neu geschaffen,
und alles ist wieder ,sehr gut' (vgl. 1. Lesung).
Jetzt geht uns der neue und wahre Moses auf
dem Paschawege voran und führt uns durch
die Wasser seiner Leidens- und Todestaufe an
die Ufer der Auferstehung (vgl. 2. Lesung).
Jetzt schaut der heilige Rest der Erwählten die
Gegenwart des Herrn in der Wolke und im
Feuer (vgl. 3. Lesung). Jetzt verkündet uns der
wahre und ewige Moses das neue Gesetz der
Agape» (vgl. 4. Lesung) (19).
Und hier nun, wo alles bisher Geschaute und
Erlebte im Opfer seine letzte Wirklichkeit
erhält, hier ist der Platz für das Alleluja — das
wahre Osterlied.

«O wahrhaft selige Nacht, die den Himmel
mit der Erde,
Gott mit den Menschen verband!»

(Exultet)
Alleluja, Alleluja, Alleluja!

P. Bonifaz

Anmerkungen:

(1) Bouyer, Louis, Erneuerte Liturgie, Otto
Müller 1965, Das Pascha-Mysterium, S. 16.
(2) a. a. O. S. 18.
(3) a. a. O., S. 18.
(4) a. a. O., S. 19.
(5) a. a. O., S. 20.
(6) Donnerstag nach dem Passionssonntag,
Antiphon zum Benediktus.
(7) a. a. O., Antiphon zum Magnifikat.
(8) Lohr, Aemiliana, Das Herrenjahr II, Pustet
1951,S41.
(9) Schildenberger, Johannes OSB, «Dass wir
leben vor seinem Angesicht» in: Am Tisch des

Wortes, Heft 2, 1965, Bibelwerk Stuttgart,
S. 28.
(10) Lohr, a. a. O., S. 54.
(11) Haggenmüller, Odo OSB, «Seht das Holz
des Kreuzes» in: Am Tisch des Wortes, Heft 2,
1965, Bibelwerk Stuttgart, S. 18.

(12) a. a. O., S. 19.

(13) Antiphon zur Kreuzenthüllung.
(14) Kirchenlied.
(15) Hild, Jean OSB, «Christus unser Opfer»
in: Am Tisch des Wortes, Heft 2, 1965, Bibelwerk

Stuttgart, S. 70.
(16) Lohr, a. a. O., S. 69.
(17) Lohr, a. a. O., S. 70.
(18) Lohr, a. a. O., S. 93.
(19) Lohr, a. a. O., S. 94.

Bilder-Nachweis:

Abendmahl, von Michael Ostendorfer
Im Kupferstichkabinett Stuttgart

Christus am ölberg, von Martin Schongauer

Christus mit den Werkzeugen der Geisselung,
Anonym

Auferstehung Christi (Holzschnitt aus einem
Strassburger Frühdruck um 1480)


	Das Pascha-Mysterium

