
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 43 (1965)

Heft: 1-2

Artikel: Die Heilige Schrift und die deutsche Literatur

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20

Die Heilige Schrift
und die

deutsche Literatur

Man stelle sich's vor: Ein Benediktinerkloster
des 8. und 9. Jahrhunderts, nordwärts der
Alpen, St. Gallen etwa oder die Reichenau,
Regensburg, Freising oder Salzburg, Würzburg
oder Fulda, Forsch oder Mainz. In der Klosterschule

sassen die Schüler, eingewandet in die
grauschwarzen Kutten, eingehegt im Schulraum,

in Gedanken noch auf der Rossweide
oder am Bach beim Fischen. Vor ihnen stand
der ernste Schulvorsteher, ein junger oder
ergrauter Mönch, aus Irland herübergekommen
oder bereits ein Sohn des Fandes. Schulsprache
war das Latein, die Muttersprache der Knaben
aber die alemannische, bairische oder fränkische

Mundart. Nur mühsam wuchsen die kleinen

Schüler in die lateinische Sprache und
damit in eine gewaltige Kulturwelt hinein, in eine
Welt, die den Orient mit seiner färben- und
formenprächtigen Kunst und das Griechentum
mit seinem geistigen Reichtum in sich barg,
alles geordnet vom klaren Geist des «ordo ro-
manus». Das Cäsarenreich war zusammengestürzt,

die Kirche aber hatte den Anprall der
Germanen überstanden. Sie trug das Erbe Roms
mit sich, das Erbe Athens, Jerusalems und des

Orients und brachte es den jungen Völkern im
Norden. Karl der Grosse in Aachen errichtete
ein neues abendländisches Reich, ebenbürtig
dem oströmischen Imperium, gewachsen den
islamischen Kalifaten und den normannischen
Fürsten. Karls Wille beherrschte und befriedete

Europa. Seine Macht war nicht nur die
des Schwertes, noch mehr die des Geistes.
Aachen sollte ein neues Rom, ein neues Athen,
ein neues Jerusalem werden. Aus Franken und
Alemannen, Schwaben und Sachsen sollten —
dem Geiste nach — die neuen Griechen und
Römer erwachsen. Ihre Zunge sollte sich üben
und den grossen Vorbildern, den römischen
Dichtern und Rhetoren, ebenbürtig werden.
Der Lehrer an der Klosterschule versuchte den
Schülern die lateinischen Vokabeln verständlich
zu machen, zu verdeutschen. So entstanden seit
dem 8. Jahrhundert lateinisch-deutsche Wör-



21

terbiicher, Glossare, Interlinearversionen und
Übersetzungen. Hatten die Schüler Quadri-
vium und Trivium (das heutige Gymnasium)
hinter sich, so wurden sie Philosophen und
Theologen. Wieder ging es um die Aneignung
einer fremden, reichen Welt, um die Welt der
Heiligen Schrift, der Kirchenväter und
Gottesgelehrten. Und auch hier setzte der Prozess der
Verdeutschung ein. So übertrug der sprachbegabte

und fleissige St. Galler Mönch Notker
Labeo (der Deutsche, gest. 1022) als Vorsteher
der Klosterschule, neben Werken von Vergil
und Terenz, auch solche von Boethius, Aristoteles,

Gregor dem Grossen, den Psalter, das
Buch Job und andere Schriften. Jahrzehnte
und Jahrhunderte hindurch mühten sich Mönche

und Geistliche ab mit der Übersetzung und
Eindeutschung des Wortes Gottes, der
wichtigsten kirchlichen Gebrauchstexte (Vaterunser,
Taufformel, Credo) und der theologischen
Fachausdrücke. Das ward ihnen zur schweren
Bürde. Denn die deutsche Sprache war noch
roh und ungelenk. Das Gedicht von «Pilatus»
(Ende 12. Jahrhundert) klagt:

«Man sagit von duitscher zungen,
siu si unbetwungen,
ze vogene herte.»

sie sei noch nicht bezwungen
und hart zu fügen.)

Aber sie fügte sich doch. Hören wir auf die
klangvollen Vokale des St. Galler Vaterunsers
aus einer Handschrift des 8. Jahrhunderts:

«Fater unseer, thû pist in himile, uuîhi na-
mun dînan, qhueme rîhhi dîn, uuerde uuillo
diin, sô in himile sôsa in erdu. prooth unseer
emezzihic kip uns hiutu, oblâz uns sculdi
unseero, sô uuir oblâzêm uns sculdîkêm, enti
ni unsih firleiti in khorunka, ûzzer lôsi unsih
fona ubile.»

Die Mühe der Übersetzer und frühen
Sprachschöpfer machte sich belohnt. Die deutsche
Sprache durfte in ihrer Jugendzeit der ewigen
Wahrheit und Liebe dienen. Das verlieh ihr
eine hohe Würde, unvergänglichen Glanz.

Biblische Nachdichtungen
Wo Sprache ist und Menschen sie sprechen und
schreiben, da stellt sich auch der Gesang ein,
die Dichtung, das sprachliche Kunstwerk.
Beliebter als wortgetreue Ubersetzungen der
Heiligen Schrift waren im frühen Mittelalter
Nachdichtungen und künstlerische Bearbeitungen.

Um 830 entstanden im Kloster Fulda auf die
Anregung des Hrabanus Maurus hin Tatians
Evangelienharmonie und andere Darbietungen
der evangelischen Berichte. Ludwig der Fromme

(gest. 840) gab den Auftrag für das «He-
liand-Epos» eine Darstellung des Lebens Jesu,
darin Christus als «hebancuning», als
Himmelskönig, und seine Jünger als Gefolgsleute
germanischer Art auftreten. So wurde den
Germanen das Verständnis des Lebens Jesu
erleichtert. Aus der Schöpfungs- und
Patriarchen-Geschichte erzählte die «Altsächsische
Genesis», und etwas später schrieb Otfried von
Weissenburg eine dichterische Darstellung des
Lebens Jesu. «Ezzos Lied» (11. Jahrhundert)
stellte die Geschichte der Menschheit dar vom
Paradies bis zur Erlösung durch Christus. Im
12. Jahrhundert verfasste die Klausnerin Ava
«Das Leben Jesu». Es entstanden Willirams
Hohelied und das «St. Trudperter Hohelied»,
Bruder Wernhers Marienleben und manch
andere biblische Dichtung.
Im Ringen um die gemässe Wiedergabe des

Wortes Gottes wurde die deutsche Sprache zum
gefügen und geschmeidigen Werkzeug, zum
Mittel dichterischen Ausdrucks. Die grossen
welthaltigen und weltlichen Dichtungen konnten

anheben: die Lyrik des Minnesangs, das
höfische Epos, Wolframs «Parzival», «Tristan
und Isolt», das Nibelungenlied. Die Dichtung
hatte sich ihre eigene Kunst- und Scheinwelt
erbaut und die Freiheit erlangt.
Die Sinndeutung des skizzierten sprachlichen
Ringens hat der Mönch Otfried aus dem Kloster

Weissenburg gegeben. Er wählte als
Dichtungssprache für seine Evangelienharmonie



22

das heimische Fränkisch (frenkisga zungun)
und begründete diese Wahl damit, dass Gott
auch in deutscher, nicht nur in lateinischer
Sprache verherrlicht werden solle:

«Thaz uuir Kriste sungun
in unsara zungun,
ioh uuir ouh thaz gilebetun,
in frenkisgon nan lobotun!»

Fast 800 Jahre später hat der lyrische Dichter
Friedrich von Spee mit einer ähnlichen Erklärung

seine deutschen Gedichte gerechtfertigt.
Warum wohl? Es herrschte von Anfang an ein
Wettstreit und Widerstreit zwischen Deutsch
und Latein in der Welt der Dichtung und der
Wissenschaft. Auf dieses Ringen, auf die mittel-

und neulateinische Dichtung und auf die
«Emanzipation» der Volkssprache in der Kirche,

die unser Jahrhundert vielleicht noch
abgeschlossen erleben wird, kann hier nicht
eingegangen werden.

Bibel-Übersetzungen
Von Bischof Wulfila (gest. 382/83) stammt die
erste Bibelübersetzung in eine germanische
Sprache. Er übertrug die Schrift ins Gotische.
In alt- und mittelhochdeutscher Zeit begnügte
man sich neben der lateinischen Bibel mit
deutschen Teilübersetzungen und Nachdichtungen.
Es entstanden aber allmählich auch vollständige

Bibelübersetzungen. Ihre Zahl stieg im
14. Jahrhundert und vor allem nach der Erfindung

der Buchdruckerkunst (1453) stark an.
1466 kam in Strassburg die erste vollständige
Bibel im Druck heraus. Bis zur Luther-Bibel
folgten noch dreizehn andere Ausgaben.
Das grösste Verdienst um die Eindeutschung
der Heiligen Schrift gebührt dem Reformator
Martin Luther. Luther hat nicht wie seine
Vorgänger einzig aus der lateinischen Vulgata-
Version übersetzt, sondern vor allem aus dem
Urtext. 1522 erschien sein Neues Testament,
1534 die Vollbibel. Der Erfolg war
ausserordentlich. Das Volk griff hungrig nach dem
Schriftwort. Die Auflagen häuften sich. An¬

dere Übersetzer, auch katholische, stützten sich
fortan auf seinen Text. Luther hatte auch
sprachlich die günstige Form getroffen. Er war
schon im mitteldeutschen Sprachraum beheimatet

und richtete sich nun nach der kurfürst-
lich-meissnischen Kanzleisprache. Ihr gehörte
die Zukunft, nicht zuletzt auf die Wirkung der
Luther-Bibel hin. Sie verdrängte schliesslich
als gemeindeutsche Schriftsprache die
niederdeutsche und — gegen alles Sträuben der
Schweizer — die oberdeutsche Sprachform.
Luthers Bibelübersetzung ist ein «Meisterstück
der deutschen Prosa» (Nietzsche), was die
sprachliche Form betrifft, mögen sich in
dogmatischer Hinsicht auch einige Irrtümer
eingestellt haben. Der Reformator war eben ein
urwüchsiges und schöpferisches Sprachtalent.
Um allgemein verstanden zu werden, mied er
mundartliche Ausdrücke, so gut es ging, schrieb
aber dennoch volksnah, kräftig und bilderreich.

In seinem «Sendbrief vom Dolmetschen»
erzählt er, wie er der Mutter im Haus, den Kindern

auf der Gasse und dem einfachen Mann
auf dem Markt «auff das maul» gesehen und
darnach übersetzt habe. Nicht Gelehrsamkeit
allein genügt zur Kunst des Bibelübersetzens,
sagt er, «es gehöret dazu ein recht frum, trew,
vleissig, forchtsam, christlich, geleret, erfarn,
geübet herz».

«Luthers Grösse als Ubersetzer», urteilt
Eduard Brodführer, «beruht auf seiner
ausserordentlichen Fähigkeit, den Sinn einer
Stelle innerlich zu erfassen und intuitiv den
durch den Zusammenhang geforderten
passendsten deutschen Ausdruck zu finden.»

Luther selbst hat an seiner Ubersetzung noch
oft verbessert und gefeilt. Doch die Zeit ging
auch über dieses Werk hinweg. Die Sprache
eines Volkes ist in beständiger Fortentwicklung.

Ein jedes Jahrhundert und eine jede
Sprachlandschaft muss sich schliesslich das
Wort Gottes in ihrer eigenen Sprache neu
erobern. Wie die mittelalterlichen Mönche durch
ihre Übersetzertätigkeit die Sprache für die



23

mittelhochdeutsche Dichtung recht eigentlich
geschaffen und bereitet haben, so hat Luther —
im Verein auch mit den deutschen Mystikern
— die Sprache für die neuhochdeutsche Dichtung

geformt. Er hat «die deutsche Sprache,
einen schlafenden Riesen, aufgewecket und
losgebunden» (Herder). Die Barockdichter bauten

auf dieser Sprache auf, die Vertreter der
Aufklärung und erst recht jene des Pietismus.

Neuhochdeutsche Literatur
Ihrer viele nahmen auch Luthers Anregung zur
Umdichtung der biblischen Psalmen auf.
Französische Psalmübertragungen — der
Hugenottenpsalter! — riefen Nachahmungen im
deutschen Sprachgebiet hervor. Diese Psalmdichtungen

gingen in grösserer oder kleinerer Zahl
in die Gesangbücher aller Konfessionen ein. Sie
bilden bis heute einen schönen Teil der
Kirchenlieder. Bei den Protestanten nahmen sie
bald den Platz der lateinischen Messgesänge
ein. Sie wurden zum Bestandteil ihrer Liturgie.
Den Psalmen der Heiligen Schrift und ihren
Nachdichtungen verdankt die deutsche
Verskunst unendlich viel.
Das deutsche Kirchenlied nahm seinen Anfang
im mittelalterlichen Kyrie-eleison-Ruf der
Gläubigen. Die «Leisen» erwuchsen diesem
Bittruf, Lieder, deren Strophen mit dem Kehrvers

«Kyrie eleis» schlössen. Einige dieser Lieder

wurden auch im Gottesdienst gesungen.
Unter den vielen Kirchenlied-Dichtern verdienen

auf katholischer Seite Friedrich von Spee
und Angelus Silesius genannt zu werden, auf
evangelischer neben Luther Paul Gerhardt («O
Haupt voll Blut und Wunden»), Tersteegen
und Zinzendorf. Die Kirchenlied-Dichtung
durchzieht seither alle Jahrhunderte. Ohne den
biblischen Hintergrund ist sie nicht zu denken.
Darüber hinaus besitzt die deutsche Literatur

ebenfalls in allen ihren Epochen — einen
grossen Reichtum an geistlichen Liedern und
Gedichten, die der Begegnung mit Gott, mit

Christus und Seiner Frohen Botschaft
entsprangen.
Aus dem Schriftwort und der Feier der Liturgie

ging das mittelalterliche geistliche Drama,
das Mysterienspiel, hervor. Der Wechselgesang

des Tropus (vgl. den Dialog der heutigen
Ostersequenz!) wurde nämlich auf einzelne
Rollen verteilt und sinnenfällig vorgespielt.
Die spätere Ausweitung dieser Dialoge ertrug
die Liturgie nicht mehr. So wurden die Spiele
vor die Kirche und auf den Marktplatz
verlegt. Diese Weihnachts-, Passions- und Osterspiele,

Legenden- und andere Spiele aus der
Heilsgeschichte führten die Spieler- und
Zuschauergemeinde auch ausserhalb des Kirchenraumes

zum religiösen Erlebnis. Eine Erneuerung

dieser Spiele ist oft versucht worden,
doch bis heute nicht völlig gelungen. Die
zahlreichen geistlichen und biblischen Dramen
anderer Epochen bedeuten keinen Ersatz.
Dem katholischen Mittelalter und seiner
Geistigkeit ist das grösste Epos der Weltliteratur
zu verdanken: Dantes «Divina Commedia».
Dantes Einfluss auf die deutsche Literatur ist
mannigfach. Das grosse biblische Epos deutscher

Sprache — Klopstocks «Messias» —
hatte aber in John Miltons «Verlorenem Paradies»

sein Vorbild. Klopstock (1724-1803) —
das war der begeisterte Aufbruch eines Jünglings.

Er lernte auf dem Gymnasium die
homerischen Epen und Vergil kennen. Da
erwachte in ihm die Sehnsucht nach einem
deutschen Epos, das der Menschheit, der Unsterblichkeit

der Menschenseele und Gottes selbst

würdig wäre, nach einer Dichtung, die den

grossen griechischen und römischen Leistungen
nicht nachstand und zugleich «heilige Poesie»
bedeutete. Er wagte sich an den erhabensten
Stoff: an das Ereignis der Erlösung durch Jesus
Christus. «Sing', unsterbliche Seele, der sündigen

Menschen Erlösung ...» Klopstock strebte
nach dem höchsten Kranz und gewann ihn.
Uber seinem Dichten liegt etwas vom Licht des

ersten Schöpfungsmorgens.



24

«Schön ist, Mutter Natur, deiner Erfindung
Pracht

Auf die Fluren verstreut, schöner ein
froh Gesicht,

Das den grossen Gedanken
Deiner Schöpfung noch einmal denkt.»
(«Der Zürchersee»)

Klopstocks geistiger Aufbruch ist der
sprachschöpferischen Tat der mittelalterlichen Mönche,

der grossen deutschen Mystiker und Martin
Luthers zu vergleichen. Seine Verse und

Rhythmen brachen einen Pfad durch bisher
unbegangenes Land, darauf Goethe und Schiller

und alle späteren Lyriker leichter
vorankamen.

Auf Lessing und die Dichter der Aufklärung
sei kurz hingewiesen. Ihr Versuch, nach dem
Verlust des Glaubens die Heilige Schrift noch
zu retten, indem sie ihre Geheimnisse rational
zu begründen trachteten und auf einige magere
Vernunftwahrheiten reduzierten, ist ergreifend
und erschütternd. Denn ohne den Glauben ist
die Bibel nur noch Papier. Aber vom Geiste
Gottes, der in der Schrift lebt, ging auch die
Überwindung dieser Glaubenskrise aus: /. G.
Hamann erfuhr 1758 seine religiöse Erwek-
kung beim Lesen der Bibel 5 Mos 5). Fortan
war er ein glühender Christ. Von seinem Denken

und Schreiben ging eine unabsehbare
Wirkung auf ganze Literaturepochen aus.
Von der weiteren Entwicklung der deutschen
Literatur im Verhältnis zur Heiligen Schrift
ist zu sagen: Der Geist weht, wo und wann er
will. Kein Dichter und Denker des Abendlandes

konnte und kann am Worte Gottes und an
der Tatsache der Menschwerdung und des
Kreuzes Christi unberührt vorübergehen. Aber
die Begegnung mit Christus wird nicht immer
sichtbar im Werk. Sie offenbart sich erst am
Ende der Zeiten.

König, furchtbar auf dem Throne:
Ist Erbarmung deine Krone,
Mein auch, Born der Hulden, schone.

Denke, wie Du, Jesu milde,
Für mich gingst im Menschenbilde:
Dort zu stehen mir zum Schilde.

Der du treu um mich gegangen,
Für mein Heil am Kreuz gehangen:
Nicht verloren sei dein Bangen.

Herr, ob heilig streng dein Schalten,
Lass vor Recht die Gnade walten,
Eh du kommst dein Buch entfalten.

Betend heb ich meine Hände,
Staub geworden im Elende:
Dir befehl ich, Herr, mein Ende.

Aus dem «Dies irae».

P. Bruno Scherer




	Die Heilige Schrift und die deutsche Literatur

