
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 43 (1965)

Heft: 1-2

Artikel: Enthält die Heilige Schrift Geschichten oder Geschichte?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

Enthält die

Heilige Schrift
Geschichten
oder

Geschichte?

Stellen wir einem zünftigen Historiker der
heutigen Tage die Frage nach dem Wesen der
Geschichte und Geschichtsschreibung, dann
wird er uns zunächst darauf aufmerksam
machen, dass Geschichte wesentlich und schlechthin

nur mit dem Menschen gegeben ist. Weil
der Mensch sowohl als Individuum als auch
als Glied der Menschheitsfamilie nie nur auf
sich allein gestellt seine «Rolle» spielt, sondern
immer auch in einen bestimmten
Geschehenszusammenhang eingebettet ist, vermag er in
einem begrenzten Raum, zu einer bestimmten
Zeit und unter bestimmten Einflüssen gewisse
Taten zu setzen und «Spuren» zu hinterlassen.
Was den Menschen schliesslich ausschlaggebend
zu einem geschichtlichen Wesen stempelt, ist
der Umstand, dass er im äusseren Ablauf dieser
Geschehenszusammenhänge auf verschiedene
Weise, jedoch immer in innerer Freiheit und
Verantwortung, eben als geistbegabte Persönlichkeit

zu reagieren vermag. Aufgabe der
Geschichtsschreibung ist es nun, den Menschen
und sein Verhalten innerhalb von Raum und
Zeit zu erforschen, seine Stellung gegenüber
geistigen Strömungen und technischen
Errungenschaften kennen zu lernen und den Ablauf
des Geschehenen kritisch in Erfahrung zu bringen.

Das alles geschieht anhand einer sorgfältigen

Befragung der Quellenzeugnisse, wobei
nachher der Tatsachenbefund vergleichend
ausgewertet und im Lichte eines grösseren
Zusammenhangs betrachtet wird.
Versuchen wir nun den Masstab und die
Regeln, nach denen sich die Arbeit des modernen
Geschichtsschreibers richten muss, unbefangen
an die sogenannten geschichtlichen Bücher
sowohl des Alten wie des Neuen Testamentes
anzulegen, werden wir bei genauerem Hinsehen
einige Enttäuschungen erleben müssen. Die
heiligen Schriftsteller scheinen sehr oft nicht nur
nicht die Quellen unbesehen und leichtgläubig
hinzunehmen und auszuschreiben, sondern sie
verwickeln sich dann und wann geradezu in
Widersprüche, die um so unverzeihlicher wir-



IO

ken, wenn sich die Verfasser der Heiligen
Bücher sogar als Augenzeugen ein und desselben

Vorganges in ganz verschiedener, ja abweichender

Weise äussern. Denn ohne Zweifel lassen

es gerade die Augenzeugenberichte an jener
wünschbaren Genauigkeit fehlen, an die wir
uns so sehr gewöhnt haben. So kann es

gelegentlich vorkommen, dass uns ein Evangelist
einen Umstand berichtet, der ihm äusserst

wichtig erscheint, währenddem ein zweiter
Evangelist beim Erzählen des gleichen Ereignisses

denselben stillschweigend übergeht, als
ob er überhaupt nicht stattgefunden hätte. So
überliefert uns Matthäus die Bergpredigt des

Herrn, über die Markus kein Wort verliert.
Oder im ersten Kapitel der Genesis erscheint
der Mensch wirklich als Krone der Schöpfung.
Nachdem der Schöpfer-Gott nach einem
wunderbaren Plan den Kosmos geschaffen und
ausgeschmückt hat, macht er sich an die Schöpfung

seines Ebenbildes auf Erden heran. Lesen
wir aber nur ein paar Linien weiter und wir
stossen auf einen zweiten Schöpfungsbericht!
Darin erscheint der Mensch als «prima crea-
tura» Gottes. «Als es auf der Erde noch kein
Gesträuch des Feldes gab und auf den Fluren
noch keine Pflanzen wuchsen und der Herr
noch keinen Regen auf die Erde hatte fallen
lassen, da bildete Gott der Herr den Menschen»
(Gen 2). Wann wurde nun der Mensch eigentlich

erschaffen?
Das alles sind Tatsachen, die kritischen
Geistern aller Jahrhunderte in die Augen gesprungen

sind; das alles sind Überlegungen, die sich
jeder denkende Leser der Heiligen Schrift
machen darf und soll; das alles sind aber auch
Ansatzpunkte zahlreicher Missverständnisse und
Missdeutungen dessen, was uns Gott im Grunde
genommen «durch den Mund der Apostel und
Propheten» mitteilen will. Und dennoch bleibt
die Frage zu beantworten, inwieweit und
inwiefern die Heilige Schrift als geschichtliche
Quelle ernst zu nehmen sei.

Dass die vorliegende Schwierigkeit nicht nur
eine Problemstellung hyperkritischer Geister
ist, beweist die Tatsache, dass sogar drei der
letzten Päpste in dieser Frage sich verbindlich
zu äussern veranlasst sahen, so Leo XIIL in
«ProvidentissimusDeus» (1893), Benedikt XV.
in «Spiritus Paraclitus» (1920) und Pius XII.
in «Divino afflante Spiritu» (1943) und «Hu-
mani generis» (1950). In diesen Rundschreiben
betonen die Päpste immer wieder den Wert der
Heiligen Bücher auch als profangeschichtliche
Quellen. Unter diesem Gesichtspunkt unterliegen

sie wohl mehr oder weniger den gleichen
Mängeln und Schwächen wie jedes andere
Quellenzeugnis aus der gleichen Zeit und dem
gleichen kulturellen Raum. Ja, Leo XIII.
bedauert sogar, dass manche Altertumsforscher
die Ergebnisse ihrer Wissenschaft, ihre Kenntnisse

um Sitten, Gebräuche und Einrichtungen
der altorientalischen Völker gegen die Zeugnisse

der Bibel auszuspielen und ihr so eine
geringere Glaubwürdigkeit beizumessen versuchen.

Und der Papst hält dann ausdrücklich fest,
dass sowohl aus Erkenntnissen der
Naturwissenschaften als auch aus historischen Dokumenten

nichts bewiesen werden könne, das in
wirklichem Gegensatz zu den Aussagen der Heiligen

Schrift stünde. In diesen Belangen erweist
sich die sogenannte «voraussetzungslose
Wissenschaft» als höchst voreingenommen und
verdächtig, insofern sie der Bibel als Geschichtsquelle

zum vornherein eine geringere Zuverlässigkeit

zuerkennt. Im gleichen Sinn äussert sich
Pius XII., wenn er nach dem Urteil gewissenhafter

Exegeten betont, dass das jüdische Volk
unter den übrigen altorientalischen Völkern in
der Art und Weise seiner Geschichtsschreibung
und in der treuen Wiedergabe geschichtlicher
Vorgänge geradezu eine Vorrangstellung
einnehme. Der gleiche Papst greift dieses Thema
in seiner Enzyklika «Humani generis» nochmals

auf und verteidigt namentlich die ersten
elf Kapitel des Buches Genesis, die nicht nur
irgendwelche «Geschichten» erzählen wollen,



II

sondern eigentliche Geschichte sind. Pius XII.
macht bei dieser Gelegenheit allerdings auf eine
wesentliche Tatsache aufmerksam, dass sich
nämlich der biblische Schriftsteller in der Weise
seiner Darstellung historischer Ereignisse vom
Geschichtsschreiber heutiger Tage unterscheidet.

Nachdem wir nun einerseits mit den Regeln der
modernen Geschichtsschreibung den geschichtlichen

Aussagewert der Heiligen Schrift zu
werten versuchten und bald ein unangenehmes
Missverhältnis feststellen mussten, anderseits
aber die Lehre der Kirche die Heiligen
Bücher als zuverlässige geschichtliche Quellen
eindeutig verteidigt, wollen wir durch ein paar
grundsätzliche Überlegungen der Lösung dieses

Problems ein wenig näher zu kommen
versuchen.

Der grundlegendste Unterschied zwischen
biblischer und profaner Geschichte besteht darin,
dass der heilige Schriftsteller seine Leser nicht
bloss aktenmässig über eine Reihe von Ereignissen

in ihrer genauen zeitlichen Abfolge orientieren

will und bestenfalls gewisse Wirkungen
durch innerweltliche Ursachen zu erklären
versucht, sondern darin, dass der Hagiograph alle
diese Dinge unter einem viel tieferen Gesichtspunkt

betrachtet, nämlich: Die Geschichte ist
Wirkung und Ergebnis einer überirdischen
Ursache. Lür den biblischen Schriftsteller ist alles
Geschehen auf Erden ein Handeln Gottes mit
den Menschen. Für ihn gibt es keine Geschichte,
die nicht zugleich Geschichte des Heils,
Heilsgeschichte wäre. Nicht das, was die Welt
gemeinhin mit Lärm erfüllt, ist für Israel
entscheidend. Eines bezeugt ja die Bibel von der
ersten bis zur letzten Seite immer wieder: Gott,
der Einzige, Heilige und Ewige, ist in den
begrenzten Raum des Menschen eingedrungen. Er
hat sich geoffenbart, hat sich gezeigt, hat sich
schauen lassen, hat sich dem Menschen, dem
Unheiligen und Sünder, sogar mitgeteilt. Schon
am Schöpfungsmorgen ist Gott dem Menschen
erschienen und ist von sich aus auf ihn zuge¬

gangen. So erscheint bereits der Schöpfungsbericht

in einer heilsgeschichtlichen Perspektive,

indem er nicht um seiner selbst willen
dargestellt wird, sondern vielmehr der eigentliche
Beginn eines organischen Geschehens bedeutet,
nämlich der Anfang der Geschichte Gottes mit
seinem Volk. Später erwählt und beruft Jahve
«Abraham und seine Nachkommen» zu seinem
besonderen Eigentum, Jahve erlöst und errettet
sein Volk, im Sinaibund schliesst er Freundschaft

mit ihm. In Gefahren streitet er für
Israel. Dieses in Freiheit gesetzte Handeln Gottes

innerhalb von Raum und Zeit wird nun
dadurch zu Geschichte, weil der Mensch als
geistbegabtes Wesen in Freiheit Gottes
Heilswillen in Glaube und Treue annehmen oder
aber in Versagen und Unglauben abweisen
kann. Zweck und Ziel aller Offenbarungen
Gottes bleibt aber einzig und allein die
unmittelbare und geistige Gemeinschaft von Gott
und Mensch. Das sichere Wissen um diese
beglückende Gemeinschaft zieht sich schliesslich
wie ein roter Faden durch alle Aussagen der
Bibel hindurch.
Gottes Wort und Gottes Tat in ihrer zeitlichen
Abfolge bilden also den eigentlichen Inhalt der
biblischen Geschichte. Sie bilden das zentrale
Thema, aus dem heraus das israelitische
Geschichtsverständnis erklärt werden muss. Dem
Hagiographen geht es also in erster Linie nicht
darum, detaillierte zeitliche, geographische
oder kulturelle Angaben wissenschaftlich zu
fixieren. Was er der Nachwelt erhalten will, ist
die Gewissheit des Handelns Gottes zum Besten
seines Volkes, die Formung und Erziehung
Israels, besonders aber die Wundertaten Jahves,
die in der Berufung, beim Auszug aus Ägypten,
beim Aufenthalt in der Wüste und bei der
Landgabe zum Ausdruck kommen.
Zu einem eigentlich reflexen Geschichtsbe-
wusstsein kommt es in Israel allerdings erst zur
Zeit der Propheten (ungefähr vom 8. Jahrhundert

an). Zunächst weiss sich der Prophet in
eine lange Geschichte hineingestellt. Er ist keine



12

einsame, absolute Grösse, sondern er erfüllt
innerhalb dieses organischen Geschehens eine

ganz bestimmte Funktion. Der Prophet hat
seinem Volk immer wieder die geschichtlichen
Pfeilstatsachen Gottes in Erinnerung zu rufen,
er ist in erster Linie verantwortlich für die
Reinerhaltung des authentischen Jahveglaubens
und der von Gott selber konstituierten Nation.
Daher versteht sich, dass der Prophet immer
wieder an die Vergangenheit anknüpfen muss.
Aus dieser Rückblende heraus sind denn auch
die grandiosen Geschichtsbilder eines Ezechiel
entworfen worden (Ez 16; 20).
Dieser beständige Appell an die Vergangenheit
genügt jedoch nicht. Die prophetische Aufgabe
besteht vor allem auch darin, das wiederholt in
Israels Geschichte hineingesprochene, richtende
und rettende Wort Gottes für die Gegenwart
fruchtbar zu machen. Und die vielleicht wichtigste

zeitliche Dimension im altjüdischen
Geschichtsverständnis liegt in der Ausrichtung
auf die Zukunft. Der Prophet verkündigt einen
neuen Anfang, einen neuen Bund Jahves,
zunächst mit seinem Volke, darüber hinaus aber
mit allen Menschen; der Prophet erwartet ein
neues Sion, einen neuen David usw. Darin
besteht also das ausgeprägte geschichtliche Denken

des Propheten, dass er Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft in einer gewaltigen,
einheitlichen Schau zu begreifen vermag, dass er
die Grosstaten Gottes an seinem Volke als
Wirkung und Ziel eines göttlichen Willens und
Planens entdeckt und anerkennt. Diese «Machterweise

Jahves» gründen in der Vergangenheit,
drängen aber durch die Gegenwart einer künftigen

Erfüllung entgegen. Deshalb müssen wir
gerade in den prophetischen Teilen der Heiligen

Schrift die Grösse und Eigenart biblischer
Geschichtsschreibung und Geschichtsauffassung
betonen. Entgegen der Behauptung, die Bibel
sei mehr eine Sammlung von «Geschichten» als
wahre Geschichte, stellt der unvoreingenommene

Schriftleser fest, dass hier überhaupt zum
ersten Mal in der Weltgeschichte echtes ge¬

schichtliches Bewusstsein erwacht und wirksam
geworden ist.
Noch ein Wort zur neutestamentlichen
Methode der Geschichtsschreibung! Auch hier gilt,
dass man an die Genauigkeit und die geschichtliche

Treue in der Berichterstattung der
Evangelisten keinen falschen Masstab anlegen darf.
Die Evangelien sind keine Geschichtswerke im
Sinn der berufsmässigen Geschichtsschreiber.
Sie wollen das auch gar nicht sein. Denn es ist
den Evangelisten nicht daran gelegen, eine
minutiöse Biographie oder eine chronikartige
Darstellung des Lebens Jesu zu verfassen. Das, was
uns der einzelne Evangelist überliefert, fusst
auf der mündlichen Predigt der Apostel und
teilweise auch auf schriftlichen Einzelerzählungen,

die eben erst von den Hagiographen in
einen bestimmten Rahmen eingespannt wurden,
ja oft sogar ohne Rücksicht auf den chronologischen

Zusammenhang. Die Evangelisten
verarbeiten folglich ihren Überlieferungsstoff unter

bestimmten Gesichtspunkten, um dem Leser

ein Bild vom Wirken und Lehren Jesu zu
geben. Dabei verfolgen sie in der Art ihrer
Darstellung eine bestimmte Tendenz. Dadurch
wird aber das, was sie uns berichten, nicht
unwahr; und das, was sie übergehen, bleibt daher
nicht ungeschehen. So liegt es im besonderen
Interesse des Matthäus, der ja zunächst die
Judenchristen als Leser im Auge hat, die
Verbindung zwischen den alttestamentlichen Ver-
heissungen und der Person Christi aufzuzeigen.
Für Markus hingegen ist Jesus der Gottessohn,
der im Zustand der Erniedrigung sein Werk
vollbringt. Doch lässt er aus seinem wunderbaren

Wirken immer wieder die übermenschliche

Hoheit hervorleuchten. Weiter richtet Lukas

mit Matthäus zusammen sein Augenmerk
mehr auf die Predigttätigkeit Jesu. Seiner
ärztlichen Bildung entsprechend verfolgt der dritte
Evangelist die Krankenheilungen des Herrn
eher mit den Augen des Fachmannes. Bei Johannes

endlich steht die Heilswirklichkeit der Person

Christi derart im Vordergrund, dass in der



Stellung des einzelnen Menschen zu Christus,
im menschlichen Glauben oder Unglauben also,

sein Schicksal schon jetzt endgültig
entschieden ist. Im Denken des heiligen Paulus
schliesslich nimmt der Tod Christi für unsere
Sünden die entscheidende Stellung ein (I Co
15, 3—5). Seine Geschichtstheologie kreist nur
um einen Mittelpunkt, der Christus ist: Auf ihn
hin bezieht er alle Geschehnisse des Alten
Testamentes; in ihm haben die endzeitlichen Dinge

bereits begonnen. Für den Völkerapostel gibt
es eine sehr einfache Einteilung der
Menschheitsgeschichte: a) Die Menschheitsgeschichte
vor Christus. Das ist die Zeit des Zornes Gottes,

die Unheilsgeschichte. Und b) die
Menschheitsgeschichte nach Christus. Es ist das die
Zeit der Gerechtigkeit Gottes, die
Heilsgeschichte.

Nach diesen paar kurzen Überlegungen sind
wir nun zur Überzeugung gelangt, dass nicht
nur die Schrift als solche eine geschichtliche
Grösse ist, die alle Qualitäten eines geschichtlichen

Werdens in sich trägt; vielmehr ist der
Inhalt der Schrift wesentlich geschichtsbezogen.
Was aber den Inhalt der Schrift ausmacht, sind
aber nicht irgendwelche allgemeine Wahrheiten
oder Regeln der Weltklugheit, sondern es geht
hier um geschichtliche Ereignisse, die mit der
Offenbarung Gottes an die Menschen eng
verknüpft sind. Im letzten geht es um Religion.
Alle biblische Geschichte will religiöse Belehrung

sein. Selbst Berichte mit profanem Inhalt
dienen der religiösen Erziehung. Kriege und
Naturkatastrophen zeigen an der Geschichte
Israels das Walten der göttlichen Vorsehung,
die Treue Jahves zu seinen Verheissungen.
Gerade die religiöse Zielsetzung der Bibel erfordert

aber keineswegs eine lückenlose Darstellung

aller Ereignisse. Zudem bleiben auch die
biblischen Schriftsteller immer Kinder ihrer
Zeit, insofern sie in ihren Urteilen von den
Anschauungen ihrer Umgebung abhängig bleiben.

Das Evangelium ist
der Mund Christi.
Er thront im Himmel
und hört dennoch

nicht auf, hier auf Erden

zu sprechen.

Augustinus

P. Andreas


	Enthält die Heilige Schrift Geschichten oder Geschichte?

