
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 43 (1965)

Heft: 1-2

Artikel: Die Heilige Schrift als Wort Gottes : Gott spricht zu uns auf menschliche
Weise

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4

Die Heilige Schrift
als Wort Gottes —

Gott spricht zu uns auf
menschliche Weise

Wer sich vielleicht schon einmal die Mühe
genommen hat, die ganze Bibel durchzulesen,
wird besonders im Alten Testament auf Dinge
gestossen sein, die nicht sonderlich geeignet
sind, den Christen in seinem Tugendstreben zu
bestärken. Während wir uns bemühen, persönlichen

Feinden mit Wohlwollen zu begegnen,
ist der alttestamentliche Mensch gern bereit,
seinen Gegner wo immer und auf jede nur mögliche

Art zu schädigen. Ja, er findet sich in seiner

Rachsucht von Gott geradezu noch bestätigt!

Während nach dem Gesetz Christi kein
auch noch so guter Zweck ein schlechtes Mittel
zu heiligen vermag, ist dem Hebräer oft jede
List und Lüge gut genug, wenn sie nur zu Nutzen

und Gedeihen des auserwählten Volkes
dient. Sieht das Christentum sein Ideal in der
grösstmöglichen Losschälung von den Dingen
dieser Welt, bedeuten Macht und irdischer
Wohlstand des Israeliten höchstes Glück. Dann
und wann schwelgt der biblische Schriftsteller

geradezu, wenn er üppige Frauen beschreibt,
und der Besitz zahlreicher Gattinnen wird als
ein besonderer Segen Jahves erachtet, wobei uns
doch die christliche Moral Zucht der Sinne
auferlegt. Und in einem Anflug heiliger Entrüstung

fragen wir mit Recht: Solche und
ähnliche Ungereimtheiten sollen Wort Gottes sein,
ja sollen von uns sogar als Wort Gottes
geglaubt und bejaht werden?
Wollen wir uns in dieser Schwierigkeit etwas
Klarheit verschaffen, dann müssen wir auf die
Lehre der Apostel zurückgreifen, denn sie sind
die ersten und unfehlbaren Zeugen des
urchristlichen Glaubens. Auch in unserer Frage
haben sie sich bereits verbindlich geäussert. So
ermahnt der heilige Paulus seinen Schüler
Timotheus, sich in seiner Lehrtätigkeit genau an
das zu halten, was er vom Apostel gehört und
aus den Heiligen Schriften gelernt hat: «Von
Kind an kennst Du die Heiligen Schriften.

Jede von Gott eingegebene Schrift ist nützlich

zur Belehrung, Überlieferung, Zurechtweisung

und Erziehung in der Gerechtigkeit. .»



5

(2 Tim 3, 15 f). Damit bezeugt der Völkerapostel
klar die Tatsache, dass es Schriften gibt,

die von Gott eingegeben, daher Wort Gottes
sind. Als ehemaliger strenger Rabbiner meint
Paulus mit diesen Schriften wohl die Bücher,
die dem Judenvolk damals als heilig galten,
ohne dabei etwaige Fragmente, die sich mit
der Person und der Lehre Christi befassen und
bereits in Umlauf gebracht wurden, ausschlössen

zu wollen.
Ein zweites Zeugnis findet sich in 2 Petr 1, 21:
Der Schreiber erachtet die Weissagungen der
Propheten als ein sicheres Unterpfand der
glorreichen Wiederkunft des Herrn am Ende
der Zeiten. Nun ist aber nicht jedermann dazu

berufen, diese Weissagungen zu erklären.
Warum? «Denn eine Weissagung ist niemals
durch menschlichen Willen zustande gekommen,

sondern die heiligen Männer haben nur
auf Antrieb des Heiligen Geistes von Gott
gesprochen.» Dieser Satz macht uns nun mit der
Ursache bekannt, warum die Schriften des Alten

und Neuen Testamentes, obwohl von
Menschen geschrieben, dennoch Wort Gottes sind.
Sie wurden auf Antrieb des Heiligen Geistes
geschrieben. Die Exegeten und Theologen nennen

diesen Einfluss des Heiligen Geistes
«Inspiration».
Bei diesem merkwürdigen Vorgang arbeiten
folglich Gott und Mensch irgendwie zusammen.

Ein Theologe, der sich erstmals
systematisch mit diesem Geheimnis auseinandergesetzt

hatte, um es auch spekulativ zu begründen,

war der hl. Thomas von Aquin (f 1274).
Der Heilige vergleicht den göttlichen und den
menschlichen Anteil beim Zustandekommen
eines Heiligen Buches mit dem Verhalten eines
Instrumentes in der Hand des Künstlers. Wie
ein Meissel z. B. von sich aus nicht imstande ist,
einen Stein zu behauen, so hilft er in der Hand
des Steinmetzen doch mit, aus einem unförmigen

Klotz sogar ein Kunstwerk herzustellen.
Die eigentliche, erste und treibende Kraft, die
Hauptursache bei der Gestaltung eines Bild¬

werkes ist folglich nicht das Instrument,
sondern die Idee, der Wille und die Ausdrucksfähigkeit

des Künstlers. Dennoch bleibt der
Handwerker auf sein Instrument angewiesen,
das in seiner ihm entsprechenden Tätigkeit als
Instrument voll und ganz mitwirkt. Zwar
vermag es sich nicht selber zu bewegen, sondern
muss vom denkenden Menschen bewegt und
geschickt geführt werden. Der Meissel wirkt
also beim Zustandekommen einer Statue als
Instrumentalursache mit.
Ähnlich verhält es sich nun bei diesem
Vorgang, den die katholische Theologie Inspiration
nennt. Wohl verwendet der heilige Thomas den
Ausdruck «Inspiration» noch nicht, er befasst
sich jedoch ausdrücklich mit der damit gemeinten

Sache. In unserem Fall ist also Gott selber
eigentliche und vollumfängliche Erstursache,
die den Hagiographen nicht nur zum Schreiben
bewegt, sondern Gott bedient sich des
Menschen als Instrument und steht ihm zugleich mit
übernatürlicher Kraft und Gnade bei. So wird
ein an sich von Menschen geschriebenes Buch
zu einer «göttlichen», inspirierten Schrift.
Trotzdem kommt der heilige Schriftsteller dabei

nicht zu kurz. Die ganze Schärfe seines Geistes,

die Kraft seines Willens, sein Gedächtnis,
seine Phantasie, seine Bildung, das alles kommt
voll und ganz zur Entfaltung, aber es wird
eben in den besonderen Dienst Gottes genommen.

All das ist ein genialer Erklärungsversuch des

Aquinaten. Schlussendlich wird aber das
Zusammengehen von Gott und den Verfassern der
Heiligen Schrift immer ein Geheimnis bleiben,
gerade wie das Zusammenwirken von Gnade
und freiem Willen oder die Verbindung von
göttlicher und menschlicher Natur in der einen
Person Christi nur im Glauben voll erfasst
werden können.
Dieser Lösungsversuch des heiligen Thomas hat
sich dennoch in den folgenden Jahrhunderten
als der fruchtbarste erwiesen, um schliesslich
in das Bibelrundschreiben «Providentissimus



6

Deus» (1893) Leos XIII. Eingang zu finden.
Der Papst umschreibt darin den Begriff der In-
strumentalität folgendermassen: «Gott selber
hat mit seiner übernatürlichen Kraft dieHagio-
graphen derart zum Schreiben angespornt und
bewogen, und ist ihnen bei der Abfassung der
Heiligen Bücher auch in einer Weise beigestanden,

dass sie alles das, und ausschliesslich nur
das, was ihnen Gott zu schreiben gebot,
zunächst richtig verstanden haben, darüber hinaus

aber auch den Entschluss fassten, das
Gebotene getreu aufzuschreiben, um es dann in
geeigneter Form der Wahrheit entsprechend
auszudrücken.» Damit wird man dem vollen
Anteil der beiden beteiligten Partner gerecht.
Diese Lehre der Kirche bietet nun den Schlüssel

für manche Schwierigkeiten, die den Leser,
speziell des Alten Testamentes, beschäftigen
können. Obschon der heilige Schriftsteller in
der Vorbereitung und Ausführung seiner
Arbeit unter dem Einfluss des göttlichen Handelns

steht, ist doch das, was er schreibt, kein
blosses Diktat. Er ist kein Sekretär. Er trägt
seine persönlichen Ideen in sein Werk hinein.
Er schreibt seinen eigenen Stil, gebraucht seine
Quellen in der ihm eigenen Art. Und das alles
geschieht in Hinsicht auf Wahrheiten, die ihm
Gott vorzutragen geboten hat. Daraus ergibt
sich auch die geschichtliche und individuelle
Eigenart der einzelnen Schriften. Der hochgebildete

Prophet Isaias aus Jerusalem schreibt
einen gewählteren und edleren Stil als sein
Zeitgenosse Michäas mit seiner mehr ländlichen
Denkart. Der feinnervige Priestersohn Jeremias
unterscheidet sich ja schon im äusseren Gehaben
vom Propheten Arnos, der um so besser mit
Pflug und Ochsen umzugehen versteht. Die
gewaltsame Verschleppung des Judenvolkes
nach Babylon ruft einer anderen Thematik als
das in Götzendienst und politische Intrigen
verwickelte Juda zur Zeit des Isaias. Isaias
geisselt das blinde Vertrauen auf politische
Bündnisse und eifert für die Reinerhaltung des

Jahveglaubens. Daniel hingegen tröstet sein

Abraham opfert Isaak, seinen einzigen Sohn



7

Volk mit dem Hinweis auf das baldige Kommen

des Messias.
Aber nicht nur der Stil unterliegt dem
Bildungsgrad jedes einzelnen biblischen Schriftstellers.

Auch in der Wahl der Bilder ist er
entscheidend von seiner Umgebung und von der
Fähigkeit eigenen Empfindens und Erlebens
abhängig. Auf der anderen Seite sucht er sein

religiöses Anliegen bewusst in ein sprachliches
Gewand zu kleiden, das von seinen Zeitgenossen

verstanden werden kann. Was derartige
Redeweisen und bei den Propheten des öftern
auch symbolische Handlungen betrifft, war
man in Israel nie ängstlich. So will der Verfasser

des Hohenliedes nicht einfach das Liebesspiel

zwischen Braut und Bräutigam besingen,
sondern er möchte seinen Zeitgenossen das
bräutliche Verhältnis Jahves zu seinem
Lieblingsvolk veranschaulichen und plausibel
machen. Genauso will der von Jahve sogar geforderte

Ehebruch und die Hurerei des Propheten
Oseas ein Symbol dafür sein, dass Israel seinem
einzigen Bundesgott die Treue versagt und
fremden Götzen nachläuft.
Endlich noch ein Beispiel aus dem Neuen
Testament! Es wird heute keinem seriösen Exe-
geten mehr einfallen, eine Theologie des Paulus

gegen die Theologie des Johannes
auszuspielen. Das ganze Denken und Trachten der
beiden Apostel kreist um die Person und das
Werk Christi. Dennoch hat sich Gott ihres
persönlichen Charakters, Temperamentes und
ihrer Geistesverfassung bedient, um das Mysterium

Christi zu verkünden. So ist Johannes der
ruhig denkende, bedächtige, eher spekulative
Typ, währenddem Paulus als Draufgänger
mehr auf die praktische christliche
Lebensgestaltung abzielt. So stehen diese beiden
Theologien keineswegs in einem Gegensatz oder gar
im Widerspruch zueinander, sondern die eine
verhält sich ergänzend zur anderen.
Eine andere Überlegung, die uns zum besseren
Verständnis so mancher Ungereimtheiten des

Alten Testamentes etwas beitragen kann, ist

die, dass Gott nicht Engel zu seinen Partnern
ausersehen hat, sondern gefallene, sündige
Menschen. Gerade weil die Bibel Heilsgeschichte

ist, ist sie gleichzeitig auch die Geschichte
der Sünde. Gott nimmt den Menschen wie er
ist. Er beschönigt ihn nicht. Wohl bietet er ihm
seine Gnade und sein Heil an, aber er lässt ihn
bisweilen die Bosheit und Not der Sünde so

richtig fühlen. Gott spricht also den Menschen
nicht als einen Heiligen an, sondern als Sünder.
Zudem beschreibt das Alte Testament die
Entwicklung des Hilflosen und Unvollkommenen
hin zum Vollkommeneren. Der Alte Bund ist
die Zeit des Gesetzes, des äusseren Buchstabens.
Mit Christus beginnt eine Religion der Gesinnung

und der Innerlichkeit.
Dass Gott endlich in der Offenbarung seiner
verborgenen Wahrheiten sich ganz den
Menschen anzupassen gewillt ist, beweist zunächst
die Menschwerdung Gottes. Gott wird Mensch,
um als Mensch an die Menschen heranzukommen.

Darauf verweist Jesus selber in der Art
seiner Predigt und im Umgang mit den
Menschen. Christus spricht die einfache Sprache
des palästinensischen Bauern und Handwerkers.

Seine Gleichnisse entnimmt er dem alltäglichen

Leben. Seine Lebensführung entspricht
der Lebensweise des Mittelstandes im damaligen

Palästina. Christus passt sich ganz den
Menschen an, ohne dabei an dem ihm vom Vater

übergebenen Auftrag etwas abzustreichen.
Und schliesslich ist auch beim heiligen Paulus
dieser Wille, den Menschen auf menschliche
Weise anzusprechen, in seinem Bekenntnis
miteingeschlossen: «Den Juden bin ich wie ein
Jude geworden, um Juden zu gewinnen; den
Gesetzesleuten bin ich wie ein Gesetzesmann
geworden, um die Gesetzesleute zu gewinnen

.; den Gesetzlosen bin ich wie ein Gesetzloser

geworden, um diese zu gewinnen; den
Schwachen bin ich ein Schwacher geworden,
um die Schwachen zu gewinnen. Allen bin ich
alles geworden» (I Co 9, 20—23).

P. Andreas




	Die Heilige Schrift als Wort Gottes : Gott spricht zu uns auf menschliche Weise

