
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 42 (1964)

Heft: 8

Artikel: Zur Geschichte der Wallfahrt von Mariastein

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


254

Zur Geschichte der

Wallfahrt
von Mariastein

Auf einsamer Felsenhöhe, fern vom Lärm der
grossen Welt, liegt das Heiligtum Unserer Lieben

Frau im Stein. Seit Jahrhunderten wallen
ungezählte Pilger aus der umliegenden
Landschaft, von der alten Rheinstadt Basel, vom
Badener Ländchen und vom Elsass hinauf zur
Gnadenmutter in der Felsenhöhle. Vor dem
lächelnden Bild im rauhen Felsgestein tragen
sie der Himmelskönigin ihre Sorgen und
Kümmernisse vor und suchen Trost und Kraft in
ihren schweren Anliegen.

Das erste Fallwunder
Das erste Zeichen des Himmels, das dem
Gnadenort Mariastein geschenkt wurde, ist die
Rettung eines fallenden Kindes. Tiefsinnig und
gehaltvoll berichtet die Legende vom Entstehen
und Werden dieses lieblichen Marienheiligtums.
Wo heute die verwitterten Klostergebäude
stehen, war einst eine grünende Wiese. Eine
Bauersfrau, die mit ihrem Kinde die Herden hütete,
begab sich eines Tages in die tiefer gelegene,
schattenspendende Höhle. Von Müdigkeit
übernommen schlief die Mutter ein. Beim Erwachen
war das Kind verschwunden. In grosser Sorge
und steigender Angst sucht sie ihren Liebling.
Doch ihre Rufe verhallen im grauen Felsen.
«Heilige Muttergottes, mein Kind» — vielleicht
abgestürzt! so mochte die gute Frau denken und
eilt mit bebenden Schritten hinunter zur
Talsohle. Unten angekommen, findet sie ihr Kind
— gesund und wohlbehalten, Blumen
sammelnd. In treuherziger Kindlichkeit erzählt
das Kind: «Ich will Blumen sammeln für die
wunderschöne Frau, die mich mit ihren Armen
aufgefangen und mir gesagt hat, sie sei die heilige

Muttergottes und wolle, dass man ihr Bild
in dieser Höhle verehre. Sie werde allen, die zu
ihr kommen, eine gütige Fürsprecherin sein bei
ihrem göttlichen Sohne. Sie habe diesen Ort
und diesen hohlen Felsen zu einer heiligen
Wohnung auserwählt, allwo ihr gebenedeiter
Name soll gepriesen werden.»
Dieser kurze legendäre Bericht gibt uns keinen
Aufschluss über Name und Herkunft von Mutter

und Kind, nennt kein Datum dieses wunderbaren

Ereignisses, und so sind wir auch nicht
imstande, diese schlichte Erzählung in den klaren,

sicheren Rahmen der Geschichte
einzuspannen. Aber der theologische, innere Gehalt
dieser Legende ist überaus lehrreich und
tiefsinnig. Mit diesem ersten Zeichen, das an dieser

Gnadenstätte sich durch Mariens Einwirkung

vollzog, offenbart sich Maria als Helferin
für ein fallendes Menschenkind. Wie ein Signet
steht dieses erste Wunder über der Geschichte



255

dieses Wallfahrtsortes, und dieses himmlische
Zeichen wird bleiben durch alle Jahrhunderte
— Maria will hier fallenden Menschen helfen!
Maria, das reinste aller Menschenkinder, ward
durch göttlichen Ratschluss bestimmt, der
Welt Christus zu bringen, der den Fall Adams
wieder gut machen sollte. Sie gebar uns den
«einzigen Mittler», wie St. Paulus sagt (1. Tim
2, 5). In dieser Tatsache wird uns klar, dass
Christus in seine Mittlerschaft die Mutterschaft
Mariens einbezogen hat. Wir dürfen Maria
nicht als selbständige Grösse, getrennt von
Christus, sehen, sondern immer in der Einheit
mit Christus. Wenn Maria irgendwo erscheint,
will sie nicht Christus verdrängen, sondern
Christus verkünden. Marianische Gnadenstätten

sind deshalb immer Stätten der heilsvermittelnden

Gnaden Christi. Maria will auch in der
schlichten Felsenhöhle von Mariastein den
Menschen Christus zeigen, wie sie in der Höhle
von Bethlehem den Hirten und Magiern Christus

offenbarte.
Nach den Worten des geretteten Kindes will
Maria «Fürsprecherin sein bei ihrem göttlichen
Sohne». Als sündeloses Menschenkind, das
durch göttliches Gnadenprivileg vor jeder
Sünde unberührt blieb, erregt Maria das
Wohlgefallen Gottes und vermag deshalb die Bitten
der sündigen Menschen allein würdig und
geziemend Gott darzubieten. Maria hat nach den
Worten des Kindes «diesen Ort und diesen hohlen

Felsen auserwählt, wo ihr gebenedeiter Name

gepriesen werden soll». Mit diesen Worten
ist die Bestimmung dieses Ortes klar ausgesprochen,

eine Stätte des Gebetes und des reinen
Marienlobes zu werden. In der Wohnung
Mariens ist auch Jesus zugegen; dort wird auch der
heilige Nährvater Christi hochgeehrt, die
heiligen Engel sind die Hausgenossen und die
heiligen Schriften des Alten und Neuen Bundes
werden als kostbarstes Wort Gottes im liebenden

Herzen bewahrt. Hier werden nun die
kristallklaren Quellen für die kommenden
Aufgaben dieser Stätte sichtbar: der eucharistische

Kult in Opfer und Anbetung, das Gotteslob der
heiligen Psalmen, die Verehrung der Heiligen
und die Wissenschaft der heiligen Bücher! So
sendet dieses erste Zeichen des Himmels sein
kraftvolles Licht und seinen überirdischen
Glanz in alle kommenden Jahrhunderte, und
alle künftigen Generationen, die zu diesem Felsen

berufen werden, dürfen in diesem Lichte
wandeln und ihren Auftrag erfüllen kraft dieser

ersten Bestimmung.
Ein solches Ereignis konnte nicht, verborgen
bleiben. Mit unsichtbarer Gewalt zog es
suchende und bedrängte Menschen an, und seither

sind die Pilger Unserer Lieben Frau nicht
mehr vom heiligen Felsen verschwunden. Der
alten Überlieferung zufolge soll sich das erste
Fallwunder gegen Ende des 14.Jahrhunderts
ereignet haben, und der gerettete Knabe habe

später als Einsiedler den heiligen Ort betreut.
Aus Dankbarkeit und zur Bestätigung des Wunders

hängten die glücklichen Eltern «des Kindes

Hemdlin auf, so noch bey unsern Zeiten
ist daselbst gesehen worden», meldet der Chronist

des 17.Jahrhunderts.

Aus der Zeit des Basler Konzils
Die erste urkundliche Erwähnung des
Wallfahrtsortes Mariastein stammt aus der Zeit des

Basler Konzils. Mitte Oktober 1434 erschien

vor dem Offizial in Basel Leonhard Fricker,
Pfarrherr zu Metzerlen, und klagte gegen den
Ritter Arnold von Rotberg, in dessen
Herrschaftsgebiet Mariastein lag, dass dieser die Opfer

in Geld, Wachs und andern milden Gaben,
die auf den Altar und in den Opferstock der
Marienkapelle im Stein gelegt wurden, für sich
in Anspruch nehme, da doch die Kapelle seit
ihrem Bestehen vom Pfarrer von Metzerlen
versehen werde. Somit muss die Kapelle damals
bestanden haben und vielleicht ein Menschen-
alter zuvor erbaut worden sein. Aus den
Aussagen der ortsansässigen Leute, die als Zeugen
verhört wurden, geht hervor, dass in der
Marienkapelle im Stein an den Muttergottesfesten



256

Madonnenrelief im Klostergang
(vgl. Seite 261)



257

und an der Kirchweih Messe gelesen wurde.
Einer der Kundschafter erklärte, er habe von
einem steinalten Manne aus Metzerlen gehört,
dass die Kapelle von Leuten seines Dorfes
erbaut worden sei und dass sie immer zu diesem
Ort gehört habe.
Der gleiche Opferstreit wird auch erwähnt in
einem Briefe des Ritters Arnold von Rotberg an
Rudolf von Neuenstein, der seit 1433 Kollator
von Metzerlen war. Einige Zeit später machte
auch der Pfarrer von Hofstetten Anspruch auf
die Opfergaben im Stein. Um diese ganze
leidige Angelegenheit zu regeln, wandte sich
Arnold von Rotberg, der damals Bürgermeister
von Basel war, an das in seiner Stadt tagende
Konzil. Dieses beauftragte den Generalvikar
von Basel, Peter zem Lufft, den Pfarrer von
Metzerlen und anderweitige Interessenten, zu
zitieren und nach Abklärung der Rechtsfrage
die Marienkapelle im Stein und den ganzen
Ort mit allen Gütern und Rechten, geistlichen
und zeitlichen, von der Pfarrei Metzerlen
abzulösen und unmittelbar dem Bischof von Basel
zu unterstellen. Die strittigen Opfergaben müssen

für den Kult im Stein verwendet werden.
Die Konzilsurkunde vom 14. März 1442 nennt
den Ort «im Steyn» und spricht vom «berühmten

Wunder, dass ein Knabe in die Tiefe
gestürzt und durch die heilige Jungfrau Maria
wunderbar gerettet worden sei». Der Brief
spricht auch von einem «magnus concursus»,
von einem grossen Zulauf beiderlei Geschlechtes,

nicht bloss aus der Stadt Basel, sondern
auch aus den benachbarten Landstrichen. So ist
es auch begreiflich, warum es zu dem erwähnten
Opfergeldstreit kommen konnte.
Die ungeheuren seelischen Erschütterungen der
soeben erlebten Pestzeit mag viele fromme und
gottesfürchtige Menschen in den Stein geführt
haben, wo sie im Vertrauen auf die Fürsprache
Mariens Gott dem Herrn ihre heiligen Gelöbnisse

darbrachten. In solchen Notzeiten fand
das christliche Volk immer wieder den Weg zu
den Heiligtümern der lieben Gottesmutter. Aus

diesem Geiste echter Gottesfurcht errichtete
Ritter Arnold von Rotberg eine Pfründe im
Stein. Nach seinem Tode im Jahre 1451
übernahm sein Schwiegersohn, Peter Reich von
Reichenstein, das Amt eines Pflegers im Stein,
welches er bei zwanzig Jahren «nützlich»
betreute.

Die Augustinermönche in Mariastein
Die Basler Chroniken berichten vom Jahre
1464, dass Ende August «die Capell und Bruo-
derhuss zu unser Frauwen im Stein» einem
verheerenden Brand zum Opfer fielen, so dass
weder Priester noch Einsiedler daselbst wohnen

mochten und der Gottesdienst stille stand.
Sechs Jahre später übergab der Bischof von Basel,

Johannes von Veningen, den Wallfahrtsort
Mariastein den Augustiner-Eremiten von Basel

zur Betreuung, und Landvogt Peter von Hagenbach

nahm Mariastein im Namen Herzogs
Karl des Kühnen von Burgund in besonderen
Schutz. Die Augustiner stellen das kleine
Gotteshaus wieder in Stand und errichten in der
Gnadenkapelle drei Altäre und ebenso weihen
sie drei Altäre für die obere Kapelle zu Ehren
des heiligen Augustin, des heiligen Nikolaus
von Tolentino und der heiligen Monika. Es ist
nicht von der Hand zu weisen, dass das gotische
Flügelaltärchen im Musée d'Art et d'Histoire
in Genf zu diesen Altären gehörte. Im Jahre
1471 wird eine Jahrzeit für den verdienten
Pfleger Peter Reich von Reichenstein und seine
Gemahlin Credana von Rotberg in der Kapelle
im Stein gestiftet. Am Freitag vor dem Palmtag
muss eine Vigil (Mette) gesungen und am
folgenden Samstag eine gesungene Seelmesse mit
drei Stillmessen gehalten werden. Nach einer
alten Überlieferung soll Peter Reich von
Reichenstein als Erbauer der oberen Kapelle gelten.
In Basel war er nächster Nachbar der Augustiner

und seit 1461 sass er auf dem Schloss
Landskron. In den Jahren 1464 bis 1482 mag
die Reichenstein'sche Kapelle erbaut worden
sein. Am Mittwoch vor Sankt Thomas des Hei-



258

ligen Zwölfbotentag 1482 nimmt Graf Oswald
von Thierstein, Landvogt «im Suntgau, Brisgau
und Elsass, die Kapelle und Brüder Sant Augu-
stins Ordens, die im Stein Gott und sant Marien
dienen», in besonderen Schutz.
Am 15. Februar 1515 verkaufte Ritter von Rotberg

seine Herrschaft Rotberg und damit auch
den heiligen Bezirk von Mariastein an die Stadt
Solothurn. Die Verwaltung der Bettelmönche
war in den letzten Jahrens ihres Hierseins nicht
mehr vorbildlich gewesen. Solothurn beschwerte

sich noch einige Jahre später über die
«verweltlichten Mönche, die die Gaben, so Unserer
Lieben Frauen geschenkt worden waren, ihren
liederlichen Frauen angehenckt hätten». Die
ausbrechende Glaubensspaltung fand hier reife
Garben, die Mönche verliessen ihr Kloster und
beweibten sich nach dem Vorbild ihres grossen
Mitbruders von Wittenberg.
In der Reformation wurde die Kapelle von den
aufrührerischen Bauern zerstört, Bilder und
Zieraten verbrannt, die Kanzel zerschlagen und
der Zugang zur Gnadenkapelle verschüttet.
Tage voll Dunkelheit und Schmerz kamen über
das verlassene Heiligtum. Die Menschen schienen

die Verheissung der allerseligsten Jungfrau
vergessen zu haben, sie schmähten die Mutter

des Herrn und verachteten ihre Heiligtümer.

Das zweite Fallwunder
Trotz der traurigen und beschämenden Ereignisse

der Glaubensspaltung liess die göttliche
Vorsehung den Gnadenort Mariastein wieder
in neuem Lichte erstrahlen. Der Ort, den die al-
lerseligste Jungfrau zu ihrer Wohnung ausersehen

hatte, durfte nicht ruhmlos untergehen
wegen den Sünden und Lastern der Menschen,
die berufen gewesen wären, «Licht auf dem
Berge» zu sein für eine dunkle, verworrene Zeit.
Und zwar sollte der Gnadenstrahl Gottes einer
Familie Licht und Segen bringen, die bis anhin
schon ganz besonders innig mit dem alten
Marienheiligtum verbunden gewesen war.

Im Jahre 1541, während der grossen Pestzeit
von Pfirt, flüchtete der edle Junker Hans Thü-
ring Reich von Reichenstein mit seinen
Angehörigen nach Mariastein, «umb gesündere Lufft
daselbsten zu gemessen». Dort wohnte er in
«Bruoders Huss», im Hause des damaligen
Wallfahrtspriesters Jakob Augspurger. Am Lu-
zientag erging sich die adelige Gesellschaft im
Garten am Rande des grossen Felsens. Hans
Thüring sonderte sich ab und ging in die
sogenannte «Gregoriushöhle». An einem Baumast
sich haltend, beugte er sich vornüber, um ins
Tal zu schauen — der Ast brach plötzlich und
der Junker stürzte ins Tal. Bei diesem «grusa-
men Fal» blieb der Junker nicht ganz unversehrt

wie das Hirtenkind, von dem die Legende
berichten konnte, immerhin hatte sich der Junker

keine lebensgefährlichen Verletzungen
zugezogen. Nach geraumer Zeit fand der herbeigeeilte

Wallfahrtspriester den Junker mit
gebrochenem Kiefer im kalten Tale liegend.
Augspurger eilte zur nahen Mühle bei Flüh und rief
den Müller Werner Küry und dessen Knecht
Simon zu Hilfe. Diese führten den Junker zur
Mühle, wo er zunächst sorgfältige Pflege
erhielt und hierauf zur väterlichen Burg Lands-
kron getragen wurde. Zum Dank liess der Vater
des Geretteten an der Unglücksstelle ein Kreuz
errichten und schenkte die Kleider, die der Junker

in seinem Falle getragen hatte, der Kapelle
im Stein. Aus dem rotsamtenen Stoffe verfertigte

man ein Messgewand und schmückte es mit
dem Reichenstein'schen Wappen.
Das offensichtliche Wunder am Junker Hans
Thüring Reich von Reichenstein machte grosses
Aufsehen und zog in der Folge grosse
Pilgerscharen nach Mariastein. Dieses zweite Zeichen
des Himmels lag nun nicht mehr im zarten
Dämmerschein der Legende, sondern in der
Mittagshelle der Geschichte. Der Vater des
geretteten Junkers liess durch den Stadtschreiber
von Pfirt den ganzen Hergang des Mirakels auf
einer Pergamenturkunde niederschreiben und
zwei Jahre später durch einen Künstler na-



259

Reichenstein'sches Mirakelbild (1543)



260

mens CH auf einer grossen Altartafel darstellen.
In synchronistischer Art stellt das Mirakelbild
den ganzen Verlauf des wunderbaren Begebnisses

dar. Auf der Höhe von Mariastein sehen wir
die obere und untere Kapelle und neben dem
«Bruoderhuss» die Angehörigen des Junkers.
Vor der Unglücksstelle erblicken wir das Hündchen,

das wohl die Angehörigen durch sein
merkwürdiges Verhalten zum Nachforschen
veranlassen mochte. Im Talgrund liegt der
Junker und empfängt durch den herbeigeeilten
Augspurger die erste Hilfe. In lebendig-anschaulicher

Weise ist die Überführung des
Verunfallten zur Mühle und zum Schloss Lands-
kron festgehalten.
Über dem wundervollen und gnadenreichen
Vorgang sehen wir die Darstellung der heiligsten

Dreifaltigkeit mit Maria und den heiligen
Engeln. In ansprechender, allgemein verständlicher

Weise hat der Künstler die katholische
Lehre von der fürbittenden Kraft der Gottesmutter

dargestellt. Maria blickt als gütige Mutter

auf die Menschenkinder, nimmt die Bitten
des fallenden Junkers entgegen und trägt sie
ihrem göttlichen Sohne vor. Christus aber zeigt
seinem himmlischen Vater die Wundmale, die
Zeichen seines bitteren Leidens und Sterbens,
die unerschöpfliche Verdienstquelle jeglicher
Gnade. Der himmlische Vater auf dem Thron
seiner Herrlichkeit, mit dem kristallenen Zepter

seiner Allmacht, nimmt die Bitten huldvoll
an und erfüllt die Liehrufe der Menschen durch
die Lürsprache Mariens.
Es ist merkwürdig, dass gerade Jakob
Augspurger erster Zeuge dieses wundervollen
Zeichens der lieben Gottesmutter wurde. Aus
Dillingen stammend, wurde er im Jahre 1514 an
der Basler Universität immatrikuliert. Da er
dem Augustinerkonvent angehörte, kannte er
sicher Mariastein, das die Augustinermönche im
Auftrage des Bischofs von Basel betreuten.
Schon früh sympathisierte Auspurger mit der
reformatorischen Bewegung seiner Zeit, und
ökolampad empfahl ihn als Prediger nach Mül-



z6i

hausen und nannte ihn einen «überaus wirdigen
und geschickten man zu dem wort gottes». Aber
immer gehörte er zum gemässigten Flügel der
Bewegung und behielt viele katholische Bräuche
bei. Auch in der Berner Disputation 1528 stellte
er sich gegen Zwingli und ökolampad und
bekannte sich offen für die lutherische
Abendmahlslehre. Schliesslich schwur er am ersten
Augustsonntag 1533 in einer öffentlichen
Versammlung zu Ensisheim der neuen Lehre ab und
kehrte in den Schoss der katholischen Kirche
zurück.
Mit grossem Eifer und Hingabe bemühte er
sich, die Schäden der Reformation zu heilen
und das ehrwürdige Marienheiligtum in neuem
Glanz erstehen zu lassen. Für die untere
Kapelle liess er 1549 durch Meister Hans Uellin,
Steinmetz und Bildhauer von Trient, eine
Altartafel aus rotem Sandstein mit der Kreuzigung
Christi schaffen. Das innig fromme Relief stellt
den sterbenden Erlöser dar, der mit ausgespannten

Armen Maria und Johannes überragt. Vor
diesem Altarstein wurde mehr als hundert Jahre

das heilige Messopfer gefeiert. Mit dem
Umbau der Kapelle im Jahre 1642 kam die
Kreuzigungstafel hinüber zum Häulenhof, an
den alten Pilgerweg der Elsässer. Dort war es

bald «ein verlassen Bild» und den zersetzenden
Kräften der Witterung ausgesetzt. Es ist das

grosse Verdienst des allzu früh verstorbenen Dr.
Ernst Baumann, dass die Kreuzigungstafel 1949
aus ihrer ungeschützten Lage abgelöst wurde

und ins Kloster verbracht werden konnte.
Heute ist das Bild in eine Klosterwand eingelassen

zwischen Konventtrakt und Abtei, und
jeder Priester, der durch die Klostergebäude zu
den heiligen Kapellen schreitet, begegnet diesem

ehrwürdigen Bildnis unseres Herrn, und
es gemahnt ihn an die grosse Verlassenheit
Christi, als er. sein Lebensopfer für die sündige
Menschheit darbrachte.
Einen weiteren Altar für die Gnadenkapelle
liess er durch Bildhauer Hans Jakob Schmid
errichten mit einem schwungvollen Madonnen¬

relief. Dieses Marienbild aus Terrakotta
verblieb neben dem Gnadenbild in der Felsenhöhle
bis zum Jahre 1645, als Schultheiss Schwaller
einen neuen Barockaltar in weissem Marmor
stiftete. Damals wanderte die liebliche Plastik
hinüber zur Pilgerstrasse im Westen, wo sie in
einem Bildstöcklein einen würdigen Platz fand.
Leider haben die Jahre, Unwetter und böswillige

Menschen dem kleinen Kunstwerk übel
mitgespielt — ein Rohling hat sogar dem Jesuskind

den Kopf beschädigt. Durch eine persönliche

Sammlung brachte Dr. Ernst Baumann
die Summe von Fr. 1200.— zusammen, so dass
dieses Bildstöcklein wieder hergerichtet werden
konnte. Die alte Relieftafel mit dem Originalbildnis

wanderte ins nahe Kloster zurück, und
eine gute, getreue Kopie des Basler Bildhauers
Josef Casartelli fand ihren Platz im alten
Bildstock am Weg nach Metzerlen. Auch für den
eucharistischen Kult war Augspurger besorgt
und liess durch den Rat von Solothurn die in
Seewen und Dornach befindlichen Mariasteiner
Kelche in den Stein bringen. Reich an Verdiensten

starb Jakob Augspurger am 9. Juni 1561,
nachdem er als guter und getreuer Knecht 27
Jahre dem Herrn und seiner heiligsten Mutter
gedient hatte. Sein Leben und Wirken offenbarte

seinen Zeitgenossen das feine Gespür und
das klare Unterscheiden zwischen religiöser
Revolution und wahrer Reform. Sein Lebenswerk
sollte auch den kommenden Geschlechtern zum
Segen werden!
Die letzte Lichtgestalt unter den Wallfahrtspriestern

von Mariastein ist zweifelsohne der
gottselige Melchior von Heidegg aus Sursee. Er war
ein tief frommer Priester. Ganze Nächte
verbrachte er im Gebet in der Gnadenkapelle. Hier
wurde er mehrmals durch ausserordentliche
Gnadenzeichen und Visionen begnadet. Auf
kleinen Pergamentzettelchen zeichnete er diese
seltenen Gnadenerlebnisse auf: «Miracula et
gratiae im Steyn.» Er unterscheidet genau
zwischen wunderbaren Begebenheiten und inneren
Gnaden und Erleuchtungen. Noch ist uns ein



262

solches Zettelchen mit dem Vermerk erhalten
geblieben: Er schrieb unterm 3. November 1630
«Mane post tertiam horam visio mulieris cum
infante, unico filio suo mihi prasentato.» «Morgens

nach drei Uhr erschien mir die Muttergottes
mit dem Kinde und zeigte mir ihren einzigen

Sohn.» Melchior von Heidegg bekannte auch

vor seinen Leuten, dass er bei seinen nächtlichen
Betrachtungen öfters ein Schlagen mit Hämmern

und Äxten vernommen habe, «wie wenn
der heilige Ort überbaut würde». Der grosse
Gottesfreund starb im Jahre 1634 und stiftete
in Mariastein eine Jahrzeit mit drei heiligen
Messen. Vor dem Gnadenbild in der Felsenhöhle

fand er seine letzte Ruhestatt.
Mit dem Jahre 1636 begann für Mariastein eine
neue Zeit. Der Rat von Solothurn ersuchte die
Benediktinermönche von Beinwil, die Wallfahrt

zu Unserer Lieben Frauen im Stein zu
übernehmen. Eine neue Kraft sollte nun auf
dem heiligen Felsen spürbar werden — das
Gotteslob der heiligen Psalmen!
Was die Mönche von Beinwil im Stein antrafen,
war auf den ersten Blick nicht besonders
ermutigend — zwei kleine Kapellen, die nicht mehr
imstande waren, den grossen Pilgerstrom
aufzunehmen und an festlichen Tagen nicht mehr
genügten für den heiligen Kult. Aber die innere,
heilige Welt, die sich hier darbot, war beglük-
kend. Sechs Opferaltäre standen im heiligen
Bezirk. Ein formschönes Sakramentshäuschen
aus dem Jahr 1520 kündete vom ständigen Kult
der Eucharistie. Zwei vielbesuchte Marienbilder
waren das Ziel zahlloser Pilger. Opfergottesdienst,

Kreuzesverehrung, Marienminne waren
die schönen Aufgaben, die durch das beständige
Gotteslob die Vollendung empfangen sollten.
Durch die heiligen Psalmen sollen ja die
Kreuzesgnaden Christi in die Herzen der Menschen
fliessen und in ihnen die Gottesliebe wecken,
so dass sie aufnahmefähig werden für das Wort
Gottes und seinen heiligen Willen.

Mit der nächsten Doppelnummer
Juli/August beginnt ein neuer

Jahrgang unserer Zeitschrift. Darum
liegt diesem Heft ein grüner Schein
bei mit der herzlichen Bitte um
Erneuerung des Abonnements. Da
die Papierpreise, Druckkosten
und Arbeitslöhne enorm gestiegen
sind, müssen wir — so leid es uns

tut — das Abonnement auf 7 Franken
festsetzen. Wer am Ausbau der

Zeitschrift interessiert ist, legt noch
einen guten Batzen dazu. Gaben von
10 Franken und darüber werden

persönlich verdankt. Die Liebe Frau
im Stein wird unseren verehrten
Wohltätern beim nächsten Besuch
besonders freundlich zulächeln
Herzliches Vergelt's Gott für Ihre
Treue!

P. Hieronymus Haas


	Zur Geschichte der Wallfahrt von Mariastein

