
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 42 (1964)

Heft: 7

Artikel: Cluny und cluniazensische Spiritualität im Hochmittelalter

Autor: Ladner, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


223

Cluny
und
cluniazensische

Spiritualität
im
Hochmittelalter

Vie jede historisch gewachsene Institution ist
auch der Benediktinerorden dem geschichtlichen

Gesetz der Wandlung unterworfen: zwar
bleibt die Ordensregel als Garant für die
Kontinuität bestehen, doch ihre Umsetzung in das

tägliche Klosterleben hat sich im Verlauf der
anderthalbtausendjährigen Geschichte benedik-
tinischen Mönchtums verschiedentlich so weit
von der ursprünglichen Praxis entfernt, dass

von Zeit zu Zeit die Erneuerung des alten Ideals
nottat. Unter derartigen Reformbewegungen
zählt zweifellos diejenige zu den wichtigsten,
die von der burgundischen Abtei Cluny
ausgegangen ist. «Die cluniazensische Reform — so
schreibt Marcel Pobé — ist eine Bewegung von
so gewaltigem Ausmass, sie hat dem damals
entstellten Antlitz der abendländischen Christenheit

mit so unermüdlichem Eifer seine edelsten
Züge zurückgegeben und ihm darüber hinaus
einen neuen Adel verliehen, dass sie als einer
der bedeutendsten menschheitsbildenden Faktoren

ein für allemal in unser historisches Be-
wusstsein eingegangen ist.» * — Die im Folgenden

skizzierten Hauptzüge der Geschichte dieser

Bewegung, vor allem derjenigen der
burgundischen Mutterabtei, und die wesentlichen
Merkmale der damit verbundenen Erneuerung
der monastischen Spiritualität möchten zum
Verständnis der Grösse und Bedeutung Clunys
beitragen.
Die Anfänge des von dem mächtigen Herzog
Wilhelm dem Frommen von Aquitanien, Graf
in der Auvergne und von Mâcon, im September

910 errichteten Klosters sind nicht nur sehr
bescheiden, sondern sie sind zudem noch in eine
durch die politischen Ereignisse der
zusammenbrechenden Karolinger Herrschaft äusserst
schwierige Zeit gestellt. Ein Jahr zuvor klagten
die auf der Synode von Troslé versammelten
Bischöfe: «Die Städte sind entvölkert, die Klöster

zerstört und verbrannt, das Land ist zur
Wüste geworden. So wie die ersten Menschen
auf dieser Erde ohne Gesetz und Gottesfurcht
lebten, so tut auch jetzt ein jeder was ihn



224

gutdünkt, und verachtet göttliche und menschliche

Gesetze und die Gebote der Kirche. Die
Starken knechten die Schwachen; die Welt ist
gewalttätig gegen die Armen und plündert das
Gut der Kirche; die Menschen verschlingen
einander wie die Fische im Meer.» — Wenn sich
Cluny trotzdem behauptet und zudem noch
wesentlich zur Überwindung dieser Zustände
beigetragen hat, so verdankt es dies insbesonders
zwei Umständen. Einerseits hat der herzogliche
Stifter mit einem kurzen Satz in der
Gründungsurkunde dem neuen Kloster eine bisher
unbekannte rechtliche Stellung eingeräumt,
indem er es dem alleinigen Schutz der Apostelfürsten

Petrus und Paulus sowie dem sie
stellvertretenden Papst anvertraute und damit von
vornherein jegliche Einmischung in die Freiheit
Clunys von Seiten kirchlicher und weltlicher
Gewalten ausschloss; weder der König, noch
ein Bischof oder Graf sollten je irgendwelche
Rechte im Klaustralbereich sich aneignen können.

Anderseits hat Herzog Wilhelm als ersten
Abt über den zwölfköpfigen Konvent den
erfahrenen Berno, den Reformator des Klosters
Baume und Gründer des Klosters Gigny,
berufen, der mit Hilfe des sogenannten Ünab-
hängigkeitsprivilegiums die im Zuge der Zeit
liegende Renaissance des Mönchtums allmählich

in Cluny zur Entfaltung bringen konnte.—
Das Bedeutsame in der Geschichte Clunys ist
nun, dass es nicht nur Berno gelungen ist, die
materielle Grundlage des Konvents durch
Erwerb und Abrundung des klösterlichen Besitzes
zu festigen und die monastische Disziplin zur
Geltung zu bringen, sondern dass auch seine
Nachfolger eine Reihe höchst eindrucksvoller,
hochgebildeter und heiligmässiger Persönlichkeiten

darstellen, die während verhältnismässig
langer Regierungszeiten die gelegten Grundlagen

des Klosterbesitzes erweitern und vor allem
der cluniazensischen Spiritualität eine Vertiefung

und Ausbreitung geben konnten, die das
Kloster zum massgebenden monastischen
Reformzentrum machten.

Schon Bernos Nachfolger, Abt Odo (926-942),
konnte den cluniazensischen Geist auf andere
Klöster übertragen. Nachdem ihm 928 das alte
Kloster Romainmôtier in der Westschweiz
übertragen worden war, hat er 931 mit einem päpstlichen

Privileg das Recht erlangt, weitere
Abteien zur Reform und zur dauernden Leitung
Cluny zu unterstellen. Innert weniger Jahre
fasste die cluniazensische Reform in mehreren
Klöstern Burgunds, Aquitaniens, Nordfrankreichs

und sogar Italiens Fuss; unter den Äbten
Aymard (942-963), Majolus (963-994), Odilo
(994-1049) und Hugo (1049-1109) wächst die
Zahl und die Reformbewegung strebt ihrem
Höhepunkt zu: über tausend Klöster stehen
um die Wende zum 12. Jahrhundert unter clu-
niazensischem Einfluss in ganz Fankreich, in
der Westschweiz — vom St.-Alban-Kloster in
Basel über Rüeggisberg, Payerne, Romainmôtier

zu St. Viktor in Genf —, in Italien,
Spanien, England und selbst im Heiligen Land.
An sich war es nichts Neues, dass eine grosse
Abtei mehrere Klöster zugleich verwaltete; im
Falle Clunys jedoch hat dieses Verwaltungssystem

eine bisher unbekannte Weite und
Wirkung erfahren: Mit Ausnahme der sogenannten
fünf Töchter Clunys, denen wegen ihres Alters
und ihrer Bedeutung eine gewisse Selbständigkeit

in der Verwaltung zugebilligt wurde, standen

alle übrigen von Cluny abhängigen Klöster
auf dem Rechtsstatus des Priorats, d.h. sie wurden

von einem Prior geleitet, der in jeder
Beziehung dem Abt von Cluny Rechenschaft
schuldig war. Damit lag die Führung aller Clu-
niazenserpriorate letztlich beim Abt der
burgundischen Mutterabtei, und jedes Priorat kam
in den Genuss der Cluny gegebenen
Freiheitsprivilegien bezüglich Einmischungen jeder Art.
Dieses zentralistische System hatte vor allem
den Vorteil, eine einheitliche Disziplin zu
fördern, die seit Abt Majolus mehrfach in den
Consuetudines schriftlich fixiert worden ist.
Erst auf Grund dieses Prioratssystems mit der
überall gleich intensiven monastischen Lebens-



225

führung hat Cluny tatsächlich durchschlagend
für die Erneuerung des Mönchtums wirken
können.
Es ist deshalb nicht erstaunlich, dass die Äbte
von Cluny allmählich zu abendländischer
Bedeutung aufgestiegen sind und als Ratgeber von
Päpsten, Kaisern und Königen bevorzugt wurden.

Diese Entwicklung setzte in grossem Stile
unter Majolus ein, dessen Beziehungen zum
deutschen Kaiserhof durch die burgundische
Gemahlin Ottos I., Adelheid, angebahnt wurden.

Die Achtung vor Majolus war so gross, dass

ihn Adelheid und ihr Sohn, Kaiser Otto II., 974
für den päpstlichen Stuhl in Aussicht genommen

haben, was der Abt jedoch ablehnte. —
Abt Odilo hat die Beziehungen zum Kaiserhof
weiter gepflegt. Mit der alten Kaiserin Adelheid

verband ihn eine grossartige Seelenfreundschaft,

deren Krönung die von ihm verfasste
Lebensbeschreibung Adelheids darstellt. Aber
auch zu Kaiser Otto III. stand Odilo in nahem
Verhältnis. Er bestärkte den Herrscher in
seinen Vorstellungen von einem irdischen Gottesstaat,

führte ihn darüber hinaus aber auch zur
Erkenntnis, dass sich Christentum und Staat
letztlich nicht identifizieren lassen können, eine
Anschauung, die sich rund hundert Jahre später

im Investiturstreit bewahrheiten sollte. —
Ebenso nahe wie zu Otto III. stand Odilo zu
dessen Nachfolger, Heinrich II., den er nach
einer ersten Begegnung im Elsass 1003 auf manchen

Hoftagen traf und an dessen Kaiserkrönung

er 1014 in Rom zugegen war. Bei dieser
Gelegenheit hat der Kaiser dem Abt den
goldenen, mit reichen Edelsteinen besetzten Reichsapfel

mit folgenden Worten übergeben: «Keinem

ziemt es so sehr, diese Gabe zu besitzen, als
denjenigen, welche fern vom Glanz der Welt
allein dem Kreuz Christi nachzufolgen bemüht
sind»; und auf dem Rückweg von Rom suchte
Heinrich II. seinen Freund Odilo in Cluny auf,
um ihm dort als Zeichen seiner Verehrung für
die mächtige Abtei auch die übrigen kaiserlichen

Insignien, Krone, Szepter, Mantel und ein

Goldkreuz, zu überlassen. — Odilos Wirken
wurde besonders unter Kaiser Heinrich III.
entscheidend, der die Reformbewegung über
den monastischen Bereich hinaus zur allgemeinen

Kirchenreform geführt hat, die auf der
Synode von Sutri 1049 ihren Höhepunkt
erreichte, als der Kaiser unter dem Einfluss des
Abtes Clemens II. als Papst einsetzte. — Kein
Wunder, wenn Spottzungen den Abt «König
Odilo» nannten, doch dürfte der Titel «Erzengel

Odilo», wie ihn Fulbert von Chartres
ausgesprochen hat, der Grösse des Abtes gerechter
werden!
Die Stellung Clunys innerhalb der sich ausbreitenden

Kirchenreform zeigt sich am deutlichsten

unter Abt Hugo, dessen Regierungszeit
(1049-1109) ziemlich genau mit dem Investiturstreit

zusammengefallen ist, jener wohl grössten
hochmittelalterlichen Auseinandersetzung
zwischen geistlicher und weltlicher Gewalt, die in
der gegenseitigen Absetzung Papst GregorsVII.
und Kaiser Heinrichs IV. gipfelte. Als Pate des
Kaisers und als eine vom Papst hochgeschätzte
Persönlichkeit hat Abt Hugo die Vermittlung
zwischen den beiden Parteien übernommen und
den Kaiser auf seinem Gang nach Canossa
begleitet. Dass Abt Hugo diese Vermittlerrolle
überhaupt annehmen konnte, hängt nicht nur
mit seinen guten Beziehungen sowohl zur Kurie
als auch zum Kaiserhof zusammen, sondern
liegt vor allem im Ziel Clunys begründet.
Durch die cluniazensische Reform ist zwar die
Kirchenreform entscheidend gefördert worden,
doch betrachteten die grossen Äbte Clunys in
erster Linie die monastische Reform als ihre
Aufgabe.
Diese eigentliche cluniazensische Mission ist
zum wesentlichen Teil während des 10. und 11.
Jahrhunderts erfüllt worden. Freilich, noch ist
Cluny weiter gewachsen — bis ins Spätmittelalter

hinein —, noch lange hat das burgundische

Mutterkloster mit seinem immensen Prio-
ratsverband als eine der bedeutendsten
abendländischen Abteien gegolten, doch die entschei-



226

dende Stunde Clunys ist zur Zeit des
Investiturstreites vorbei. Die Regierungsjahre des Abtes

Petrus Venerabiiis (1122-1156) muten
deshalb wie ein milder Spätsommer an, wo das
Erreichte vertieft werden und wo man neue
Kräfte sammeln musste für den Schritt in eine

neue Zeit.

Mit der äusseren Entfaltung Clunys gemeinsam
geht die geistige Vertiefung des Mönchsideals,
ja letztlich ist diese die treibende Kraft für die
Ausstrahlung. Als Berno die Leitung des neu
gegründeten Klosters übernahm, ging es um
nichts anderes als um die konsequente
Umsetzung des in der Benediktinerregel
vorgeschriebenen und von Benedikt von Aniane
sowie von anderen erneut geforderten mönchischen

Lebens. Dass es Berno gelungen ist, dieses
Ziel einigermassen zu erreichen, geht aus
seinem Testament hervor, in welchem er die Mönche

beschwört, in Zukunft die Lebensweise zu
bewahren, die bis anhin beobachtet worden sei:
nämlich auf das Chorgebet, das Stillschweigen,
die Güte der Nahrung und Kleidung zu achten,
und jeden persönlichen Besitz zu verschmähen;
«wenn ihr, meine Brüder, dies alles nicht
verbessern könnt, so sollt ihr es wenigstens so wie
bisher halten». Gerade dieser letzte Satz enhüllt
die typisch cluniazensische Einstellung, die
entgegen manch anderen Reformversuchen, einen
gesunden Realismus bewahrt.
Auf Grund dieser gefestigten Disziplin konnte
vor allem Abt Odo an die weitere Vertiefung
gehen. Es fällt auf, welch grosses Gewicht in
Cluny auf die liturgischen Feiern, Gottesdienst
und Chorgebet, gelegt wurde. Doch ist dies
verständlich, wenn man sowohl die Bedrängnis der
Zeit, wie sie auf der Synode von Troslé
ausgesprochen worden ist, als auch das Ziel des

Mönchstums, nämlich militia Christi zu werden,

bedenkt. Mit der Liturgie, mit dem Gottes-
dienst öffnet Odo dem bisher barbarischen
Feudaladel eine ihm gemässe neue Geistigkeit, in¬

dem er ihr kriegerisches Dasein durch die neue
Form einer «militia christiana im liturgischen
Kriegsdienst für den himmlischen Kriegsherrn»
ersetzt. Die liturgische Prachtentfaltung gehört
zum Dienst für den herrschenden, triumphierenden

oder richtenden Christus, der in seiner

Majestät in den Tympana fast aller romanischen

Kirchen thront. — Mit der Liturgie hat
Odo seinen Mönchen die Augen für die geistige
Welt, für die geistige Ausrichtung des erlösten
Menschen geöffnet und in ihnen die Freude an
dieser Entdeckung geweckt. Der folgende Text
bringt zwar nichts theologisch Neues, doch ist
er typisch für Odos Ansicht, dass das Gebet,
der feierliche Gottesdienst wie auch das persönliche

Gebet und die stille Kontemplation, die
Antwort des Menschen auf das Erlösungswerk
Christi ist: «Der Mensch ist geschaffen worden,

um sich in seinen Schöpfer zu versenken.
Er müsste immer und immer suchen, dessen
Schönheit zu sehen, und diese umso mehr
suchen als er sie entdeckt, und so ohne Unterlass
in der Pracht dieser Liebe ruhen. Auf Anstiftung

des rebellischen Engels ist der Mensch
jedoch geändert worden. In unseren Ureltern hat
unsere Natur die Empfindung für die unsichtbaren

Dinge verloren und sich ganz in die Be-
gierlichkeit der sichtbaren Dinge verhaftet.
Unsere Natur ist für die innerliche Betrachtung
in dem Mass erblindet, als sie sich dem Äusser-
lichen zuwandte und sich daran entstellte. Ihre
Bestimmung wäre gewesen, bis ins Fleisch hinein

ganz geistig zu werden, wenn sie das Gebot
des Schöpfers gehalten hätte; weil sie aber
abtrünnig geworden war, ist sie fleischlich bis in
den Geist hinein geworden. — Da aber der
Allmächtige, der den Menschen zu seinem Ebenbild

geschaffen hat, ihn nicht für immer
entstellt sehen wollte, hat er seinen Sohn gesandt,
der sichtbar in unserem Fleisch erschienen ist,
um uns unter seiner Führung den Weg zurück
zur unsichtbaren Liebe zu weisen. Ihm, der
kraft seiner Göttlichkeit den Menschen
wunderbar erschaffen hat, ist es auch möglich, ihn



227

"T51 k-ij ffifi M ^3 ttiil Pf ffs lirlü-l#) il
Egjjf: m

I

Rekonstruktion der ,Abteikirche Cluny III, d. h. des

Baues, den die Äbte Hugo, Pontius und Petrus Venerabi-
lis von 1088—1130 als grösste Kirche der Christenheit
mit fünf Schiffen und einem Narthex von insgesamt
187 m Länge, zwei Querschiffen, sieben Türmen, 300

Fenstern und einem reichen Kranz von Apsiden und
Kapellen an der Chorpartie errichtet haben. Diese Kirche
ist zwischen 1798—1823 bis auf wenige Teile abgerissen
worden. Wahrzeichen der ehemaligen Basilika sind der

octogonale «Weibwasserturm» auf dem südlichen Flügel
des 62 m hohen, westlichen Querschiffs, «der auch so

noch zu dem Vollkommensten aus dem Mittelalter
gehört», und der «Uhrenturm». — Heute vermittelt etwa
Paray-le-Monial in verkleinertem Masstab ein sehr

genaues Bild der Architektur von Cluny III. — Diesem
Bau sind zwei bescheidenere vorangegangen, Cluny I
(vgl. Payerne, p. 229) und Cluny II um 955—981, die
heute im Brennpunkt der romanischen Forschung stehen.



228

wieder durch die Gegenwart seiner Menschlichkeit

erbarmungsreich zu erneuern. Er hat einen
entstellten Menschen vorgefunden: aber er wird
ihn umgestalten und vergöttlichen. Als der
Herr zum Himmel hinaufstieg — so berichtet
die Heilige Schrift —, sind Engel in weissen
Gewändern erschienen, weil das Menschengeschlecht,

das bisher von den Schatten tödlicher
Blindheit bedeckt war, durch die Gnade Christi

das Glück erhalten hat, ein Gewand ewiger
Freude zu empfangen, und damit der Würde
der Engel teilhaftig zu werden.»
Es ist bezeichnend für Odos Bemühungen, dass

er über den Klosterbereich hinaus in seiner Vita
des hl. Gerhard von Aurillac auch das Ideal
eines versittlichten Ritters aufgestellt hat, der
im Gegensatz zur älteren Hagiographie als Laie
und ritterlicher Herr den neuen Heiligentypus
repräsentiert.
Ausdruck und Grundlage der Liturgie sind die
Kirchenbauten. Es ist hier nicht der Ort, das
Lob all der romanischen Kirchen zu verkünden,

die den Einfluss Clunys in und ausserhalb
Frankreichs sichtbar machen. Von der Abteikirche

Clunys selbst steht heute nur noch ein
Rest, immerhin gewaltig genug, um sich eine
Vorstellung von der Grösse und Erhabenheit
des ehemaligen Bauwerkes machen zu können.
Aus der kleinen Kirche Bernos hat sich zu Odilos

Zeiten eine gewaltige Gottesburg entwik-
kelt, die unter Abt Hugo zu einer monumentalen,

fünfschiffigen Basilika mit zwei Querschiffen
nach den Massen von St. Peter und von

St. Paul vor den Mauern Roms und unter
Berücksichtigung des vermeintlichen Tempels
Salomons in Jerusalem ausgebaut worden ist. Als
eine urbs Sion, patria lactea sollte Cluny das
himmlische Jerusalem auf Erden darstellen, wo
alles in leuchtender Schönheit auf die liturgische

Feier hingeordnet war.
Spiritualität setzt Kultur voraus. Soll das
Gebetsleben nicht erstarren, so muss es dauernd
gespeist werden. In vermehrtem Masse als im
altbenediktinischen Bereich haben deshalb die

Äbte von Cluny ihre Mönche zur geistigen
Arbeit angehalten: in ordine nostro de lec-
tione itur ad orationem, ab oratione ad lectio-
nem (in unserem Orden geht man von der
Lesung zum Gebet und vom Gebet zur Lesung) —
dies ist die cluniazensische Umsetzung des bene-
diktinischen ora et labora. Die Cluniazenser-
mönche beschäftigen sich kaum mehr mit der
Landwirtschaft, sondern ihre vornehmste Aufgabe

ist — neben der Pflege der Liturgie — das
Studium geworden. «Statt den Pflug führen,
soll der Mönch die Feder ergreifen; die reifen
Saaten sind die vollendeten Bücher, und die
Früchte sind die weisen Texte, die den tödlichen

Hunger der Seele stillen» — war die
Ansicht des Petrus Venerabiiis.
Diese geistige und geistliche Arbeit war aber
nur möglich auf Grund einer grossen Bibliothek.

Die Äbte von Cluny haben ein besonderes
Augenmerk auf ihre Ausstattung gelegt. Schon
der gelehrte Odo hat von Tours und Baume
eine beachtliche Anzahl von Codices nach
Cluny gebracht und die ihm nachfolgenden
Äbte waren dauernd bemüht, sie zu ergänzen,
zu vergrössern und zu verschönern. Wie alte
Bibliothekskataloge lehren, umfasste die Bibliothek

Clunys im 12. Jahrhundert mindestens 570
Bände ohne all die liturgischen Handschriften,
die im Chor der Kirche lagen, zählte also zu
den reichsten von ganz Frankreich. Diese
Bibliothek bezeugt vielleicht am eindrücklichsten
die Kultur Clunys, denn neben den Werken der
lateinischen Kirchenväter, besonders derjenigen
des hl. Gregors des Grossen, waren Werke einiger

griechischer Kirchenväter wie Origenes,
Pseudo-Dionysios und Gregor von Nazianz
vertreten, denen sich selbstverständlich auch
die karolingischen Autoren und römische
Historiker anschlössen. Von ganz besonderer
Bedeutung war der Besitz der sämtlichen Werke
Ciceros, eine äusserste Seltenheit zu jener Zeit,
der drei Exemplare von Vergil, der vier von
Juvenal, der drei von Ovid, der zwei von Ho-
raz und der drei von Terenz. Das Vorhanden-



229

Die Geschichte der Kirche von Payerne geht.bisins 6. Jh.

zurück, wo sich der Bischof Marius von Aventicum eine

Villa und eine Kirche erbaut hat, die sich wahrscheinlich

unter der neben der Abteikirche liegenden Pfarrkirche
verbirgt. — In der 2. Hälfte des 10. Jhs. wurde auf Grund
einer Schenkung der Kaiserin Adelheid von 961/62 die

erste cluniazensische Abteikirche errichtet, eine dreischif-

fige Anlage, die in den Proportionen ziemlich genau

Cluni I (vgl. S. 227) entsprochen haben dürfte. — Schon

von Abt Odilo wird zu Beginn des 11. Jhs. der heutige
Bau mit den fünf Apsiden ins Werk gesetzt worden sein,
dessen Westseite mit zwei Türmen geendet hat (vgl.
Cluny, Paray-le-Monial, Tournus). Der gotische Turm
auf dem Querschiff, ehemals wahrscheinlich octogonal,

stammt in seiner heutigen Form aus dem 15. und 17. Jh.



230

sein mehrerer Ausgaben desselben Werkes
beweist, dass mit diesen Büchern gearbeitet wurde.

— Und so ist es auch nicht verwunderlich,
wenn der Herstellung dieser Codices besondere
Beachtung geschenkt wurde; nicht nur hat ein

ganzer Stab von Scriptoren und Illuminatoren
in der cluniazensischen Schreibstube gearbeitet,
sondern diese Mönche wurden sogar teilweise
weitgehend vom Chordienst befreit, weil die
Arbeit der Kopisten als Gottesdienst galt.
Der Umgang mit diesen Werken spiegelte sich
im ganzen Leben der Cluniazenser wider und
er leuchtet heute noch aus den Schriften eines

Odo, eines Majolus, eines Odilo, eines Hugo
und vor allem eines Petrus Venerabiiis, der
den cluniazensischen Humanimus am reinsten
vertritt. Letztlich jedoch gründet die cluniazen-
sische Spiritualität auf der Heiligen Schrift, auf
dem «Buch der göttlichen Kontemplation», zu
dessen Verständnis die Kirchenväter helfen.
Wenn man die Elemente der hier aufgezeigten
cluniazensischen Spiritualität zusammennimmt
und mit derjenigen der übrigen Benediktiner
jener Zeit vergleicht, so wird man feststellen,
dass Cluny im Wesentlichen nichts Neues
gebracht hat. Was neu ist, ist die Intensität der
Verwirklichung monastischer Lebensweise,
verbunden mit einer massvollen, realistischen
Denkweise. Diese Intensität hat dazu geführt,
dass Cluny ein Vorbild geworden ist, und dass

von dort aus ein sehr grosser Teil des
abendländischen Mönchtums wieder zur alten Disziplin,

zum apostolischen Dasein und zu dem in
Christus verborgenen Leben zurückgeführt worden

ist.
Diese Grösse Clunys fasst Petrus Damianus,
der Zeitgenosse Odilos und Hugos, in die schönen

Worte zusammen: «Cluny ist eines der
bekanntesten Klöster fast der ganzen Welt durch
den Glanz seiner Kultur, die Strenge seiner Regel,

die grosse Zahl der Mönche und durch
die Treue zur ganzen monastischen Vergangenheit.

Es ist eine einzigartige und weitberühmte
Zufluchtstätte der Sünder. Wieviel Schläge hat

es nicht schon der Hölle versetzt, wieviele Seelen

für Christus gerettet! Massen ohne Zahl
haben sich in diesem Heiligtum ihrer zu schweren
Bürde der Welt entledigt und das leichte Joch
Christi auf sich genommen. Menschen aller
Berufe, aller Würden und aller Stände haben dort
den Schwulst und Überfluss und den Pomp der
Welt gegen das einfache und arme Mönchsleben
eingetauscht. Jeden Tag erringen dort in
unerbittlichem und unaufschiebbarem Kampf die
Soldaten Christi die Siegespalmen. Leben ist für
sie tatsächlich Christus, und der Tod ist ihnen
ein Gewinn. Aus all seinen spirituellen Kräften
strömt Wohlgeruch, und die ganze Welt ist von
diesem Balsamduft erfüllt, denn der Eifer des

Mönchtums, der zu unserer Zeit erkaltet war,
ist am Beispiel Clunys wieder aufgeflammt.
Frankreich, Deutschland und England sind
Beweis; Spanien, Italien, ja ganz Europa bezeugen
es. Überall gründen die Clunizenser neue Klöster

oder beleben die alten. Reihen von Mönchen,

wie eine himmlische Streitmacht
ausgerichtet, stehen in wunderbarer Ordnung vor
Gott. Neben all den geistlichen Übungen zeigen

sie einen solchen Eifer für das Tag und
Nacht dargebrachte Gotteslob, dass die
Prophetenworte für sie gesagt worden zu sein scheinen:

Glücklich diejenigen, die in deinem Haus
wohnen, o Herr; sie werden dich ewiglich
loben. — Wie soll ich dieses Kloster von Cluny
nennen? Es ist das fruchtbare Feld des Herrn,
die reiche Ernte, die dem Himmel hundertfältig
zurückgibt, indem es all die Mönche sammelt,
die in der Caritas leben.»
Dr. Pascal Ladner, Basel/Fribourg

* Anmerkung: Joseph Gantner, Marcel Pobé,
Jean Roubier, Gallia romanica, Wien-München
1955 p. 46. — Im übrigen bedürften meine
Ausführungen vieler Anmerkungen und Belege, die
jedoch den Rahmen dieser Zeitschrift sprengen
würden. — Ich begnüge mich daher, einige der
wichtigsten Werke zu nennen: Ernst Sackur,



231

Die Cluniazenser, 2 Bde, Halle 1892, 1894; —
Guy de Valous, Le monachisme clunisien, 2 Bde,
Ligugé-Paris 1935; — ders., Cluny im Diet,
d'histoire et de géographie ecclésiastique t. 13;
— Kassius Hallinger, Gorze-Kluny. Studien zu
den monastischen Lebensformen und Gegensätzen

im Hochmittelalter, 2 Bde, Rom 1950; —

Les saints abbés de Cluny, Textes choisis... par
Raymond Oursei, Namur 1960; — Histoire de
la spiritualité chrétienne t. 2: Jean Leclercq, La
Spiritualité du moyen-âge, Paris 1961 p. 136ss.;
— L'Esprit de Cluny, coll. Zodiaque, La Pierre-
qui-Vire 1963.

Cîteaux, die Mutterabtei des Zisterzienserordens


	Cluny und cluniazensische Spiritualität im Hochmittelalter

