Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 42 (1964)

Heft: 7

Artikel: Cluny und cluniazensische Spiritualitdt im Hochmittelalter
Autor: Ladner, Pascal

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032022

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Cluny

und
cluniazensische
Spiritualitit

im
Hochmittelalter

223

Wie jede historisch gewachsene Institution ist
auch der Benediktinerorden dem geschichtli-
chen Gesetz der Wandlung unterworfen: zwar
bleibt die Ordensregel als Garant fiir die Kon-
tinuitit bestehen, doch ihre Umsetzung in das
tigliche Klosterleben hat sich im Verlauf der
anderthalbtausendjihrigen Geschichte benedik-
tinischen Monchtums verschiedentlich so weit
von der urspriinglichen Praxis entfernt, dass
von Zeit zu Zeit die Erneuerung des alten Ideals
nottat. Unter derartigen Reformbewegungen
zihlt zweifellos diejenige zu den wichtigsten,
die von der burgundischen Abtei Cluny ausge-
gangen ist. «Die cluniazensische Reform — so
schreibt Marcel Pobé — ist eine Bewegung von
so gewaltigem Ausmass, sie hat dem damals ent-
stellten Antlitz der abendlindischen Christen-
heit mit so unermiidlichem Eifer seine edelsten
Ziige zuriickgegeben und ihm dartiber hinaus
einen neuen Adel verliehen, dass sie als einer
der bedeutendsten menschheitsbildenden Fakto-
ren ein fiir allemal in unser historisches Be-
wusstsein eingegangen ist.» * — Die im Folgen-
den skizzierten Hauptziige der Geschichte die-
ser Bewegung, vor allem derjenigen der bur-
gundischen Mutterabtei, und die wesentlichen
Merkmale der damit verbundenen Erneuerung
der monastischen Spiritualitit méchten zum
Verstindnis der Grosse und Bedeutung Clunys
beitragen.

Die Anfinge des von dem michtigen Herzog
Wilhelm dem Frommen von Aquitanien, Graf
in der Auvergne und von Maicon, im Septem-
ber 910 errichteten Klosters sind nicht nur sehr
bescheiden, sondern sie sind zudem noch in eine
durch die politischen Ereignisse der zusam-
menbrechenden Karolinger Herrschaft dusserst
schwierige Zeit gestellt. Ein Jahr zuvor klagten
die auf der Synode von Troslé versammelten
Bischofe: «Die Stadte sind entvolkert, die Klo-
ster zerstort und verbrannt, das Land ist zur
Wiiste geworden. So wie die ersten Menschen
auf dieser Erde ohne Gesetz und Gottesfurcht
lebten, ... so tut auch jetzt ein jeder was ihn



224

gutdiinkt, und verachtet gottliche und mensch-
liche Gesetze und die Gebote der Kirche. Die
Starken knechten die Schwachen; die Welt ist
gewalttitig gegen die Armen und pliindert das
Gut der Kirche; die Menschen verschlingen ein-
ander wie die Fische im Meer.» — Wenn sich
Cluny trotzdem behauptet und zudem noch we-
sentlich zur Uberwindung dieser Zustinde bei-
getragen hat, so verdankt es dies insbesonders
zwei Umstanden. Einerseits hat der herzogliche
Stifter mit einem kurzen Satz in der Griin-
dungsurkunde dem neuen Kloster eine bisher
unbekannte rechtliche Stellung eingerdumt, in-
dem er es dem alleinigen Schutz der Apostel-
fiirsten Petrus und Paulus sowie dem sie stell-
vertretenden Papst anvertraute und damit von
vornherein jegliche Einmischung in die Freiheit

Clunys von seiten kirchlicher und weltlicher-

Gewalten ausschloss; weder der Konig, noch
ein Bischof oder Graf sollten je irgendwelche
Rechte im Klaustralbereich sich aneignen kon-
nen. Anderseits hat Herzog Wilhelm als ersten
Abt iiber den zwolfkopfigen Konvent den er-
fahrenen Berno, den Reformator des Klosters
Baume und Griinder des Klosters Gigny, be-
rufen, der mit Hilfe des sogenannten Unab-
hang1gke1tspr1v11eg1ums die im Zuge der Zeit
liegende Renaissance des Mdnchtums allmih-
lich in Cluny zur Entfaltung bringen konnte .—
Das Bedeutsame in der Geschichte Clunys ist
nun, dass es nicht nur Berno gelungen ist, die
materielle Grundlage des Konvents durch Er-
werb und Abrundung des klosterlichen Besitzes
zu festigen und die monastische Disziplin zur
Geltung zu bringen, sondern dass auch seine
Nachfolger eine Reihe hochst eindrucksvoller,
hochgebildeter und heiligmassiger Personlich-
keiten darstellen, die wihrend verhadltnismissig
langer Regierungszeiten die gelegten Grundla-
gen des Klosterbesitzes erweitern und vor allem
der cluniazensischen Spiritualitit eine Vertie-
fung und Ausbreitung geben konnten, die das
Kloster zum massgebenden monastischen Re-
formzentrum machten.

Schon Bernos Nachfolger, Abt Odo (926-942),
konnte den cluniazensischen Geist auf andere
Kloster iibertragen. Nachdem ihm 928 das alte
Kloster Romainmétier in der Westschweiz tiber-
tragen worden war, hat er 931 mit einem papst-
lichen Privileg das Recht erlangt, weitere Ab-
teien zur Reform und zur dauernden Leitung
Cluny zu unterstellen. Innert weniger Jahre
fasste die cluniazensische Reform in mehreren
Klgstern Burgunds, Aquitaniens, Nordfrank-
reichs und sogar Italiens Fuss; unter den Abten
Aymard (942-963), Majolus (963-994), Odilo
(994-1049) und Hugo (1049-1109) wichst die
Zahl und die Reformbewegung strebt ihrem
Hohepunkt zu: iber tausend Kloster stehen
um die Wende zum 12. Jahrhundert unter clu-
niazensischem Einfluss in ganz Fankreich, in
der Westschweiz — vom St.-Alban-Kloster in
Basel iiber Riieggisberg, Payerne, Romainmo-
tier zu St. Viktor in Genf —, in Italien, Spa-
nien, England und selbst im Heiligen Land.

An sich war es nichts Neues, dass eine grosse
Abtei mehrere Kloster zugleich verwaltete; im
Falle Clunys jedoch hat dieses Verwaltungs-
system eine bisher unbekannte Weite und Wir-
kung erfahren: Mit Ausnahme der sogenannten
finf Tochter Clunys, denen wegen ihres Alters
und ihrer Bedeutung eine gewisse Selbstindig-
keit in der Verwaltung zugebilligt wurde, stan-
den alle tibrigen von Cluny abhingigen Kloster
auf dem Rechtsstatus des Priorats, d.h. sie wur-
den von einem Prior geleitet, der in jeder Be-
ziechung dem Abt von Cluny Rechenschaft
schuldig war. Damit lag die Fithrung aller Clu-
niazenserpriorate letztlich beim Abt der bur-
gundischen Mutterabtei, und jedes Priorat kam
in den Genuss der Cluny gegebenen Freiheits-
privilegien beziiglich Einmischungen jeder Art.
Dieses zentralistische System hatte vor allem
den Vorteil, eine einheitliche Disziplin zu for-
dern, die seit Abt Majolus mehrfach in den
Consuetudines schriftlich fixiert worden ist.
Erst auf Grund dieses Prioratssystems mit der
tiberall gleich intensiven monastischen Lebens-



fithrung hat Cluny tatsichlich durchschlagend
fiir die Erneuerung des Monchtums wirken
konnen.

Es ist deshalb nicht erstaunlich, dass die Abte
von Cluny allmihlich zu abendlindischer Be-
deutung aufgestiegen sind und als Ratgeber von
Pipsten, Kaisern und Konigen bevorzugt wur-
den. Diese Entwicklung setzte in grossem Stile
unter Majolus ein, dessen Beziehungen zum
deutschen Kaiserhof durch die burgundische
Gemahlin Ottos 1., Adelheid, angebahnt wur-
den.Die Achtung vor Majolus war so gross, dass
ihn Adelheid und ihr Sohn, Kaiser Otto II., 974
fiir den papstlichen Stuhl in Aussicht genom-
men haben, was der Abt jedoch ablehnte. —
Abt Odilo hat die Beziehungen zum Kaiserhof
weiter gepflegt. Mit der alten Kaiserin Adel-
heid verband ihn eine grossartige Seelenfreund-
schaft, deren Kronung die von ihm verfasste
Lebensbeschreibung Adelheids darstellt. Aber
auch zu Kaiser Otto III. stand Odilo in nahem
Verhiltnis. Er bestirkte den Herrscher in sei-
nen Vorstellungen von einem irdischen Gottes-
staat, fithrte ithn dariiber hinaus aber auch zur
Erkenntnis, dass sich Christentum und Staat
letztlich nicht identifizieren lassen konnen, eine
Anschauung, die sich rund hundert Jahre spi-
ter im Investiturstreit bewahrheiten sollte. —
Ebenso nahe wie zu Otto III. stand Odilo zu
dessen Nachfolger, Heinrich II., den er nach
einer ersten Begegnung im Elsass 1003 auf man-
chen Hoftagen traf und an dessen Kaiserkro-
nung er 1014 in Rom zugegen war. Bei dieser
Gelegenheit hat der Kaiser dem Abt den gol-
denen, mit reichen Edelsteinen besetzten Reichs-
apfel mit folgenden Worten iibergeben: «Kei-
nem ziemt es so sehr, diese Gabe zu besitzen, als
denjenigen, welche fern vom Glanz der Welt
allein dem Kreuz Christi nachzufolgen bemiiht
sind»; und auf dem Riickweg von Rom suchte
Heinrich II. seinen Freund Odilo in Cluny auf,
um ihm dort als Zeichen seiner Verehrung fiir
die michtige Abtei auch die ibrigen kaiserli-
chen Insignien, Krone, Szepter, Mantel und ein

225

Goldkreuz, zu iiberlassen. — Odilos Wirken
wurde besonders unter Kaiser Heinrich III.
entscheidend, der die Reformbewegung iiber
den monastischen Bereich hinaus zur allgemei-
nen Kirchenreform gefiihrt hat, die auf der
Synode von Sutri 1049 ihren Hohepunkt er-
reichte, als der Kaiser unter dem Einfluss des
Abtes Clemens II. als Papst einsetzte. — Kein
Wunder, wenn Spottzungen den Abt «Konig
Odilo» nannten, doch diirfte der Titel «Erzen-
gel Odilo», wie ihn Fulbert von Chartres aus-
gesprochen hat, der Grosse des Abtes gerechter
werden!

Die Stellung Clunys innerhalb der sich ausbrei-
tenden Kirchenreform zeigt sich am deutlich-
sten unter Abt Hugo, dessen Regierungszeit
(1049-1109) ziemlich genau mit dem Investitur-
streit zusammengefallen ist, jener wohl grossten
hochmittelalterlichen Ausemandersetzung Zwi-
schen geistlicher und weltlicher Gewalt, die in
der gegenseitigen Absetzung Papst Gregors ¥iL
und Kaiser Heinrichs IV. gipfelte. Als Pate des
Kaisers und als eine vom Papst hochgeschitzte
Personlichkeit hat Abt Hugo die Vermittlung
zwischen den beiden Parteien tibernommen und
den Kaiser auf seinem Gang nach Canossa be-
gleitet. Dass Abt Hugo diese Vermittlerrolle
tberhaupt annehmen konnte, hingt nicht nur
mit seinen guten Beziehungen sowohl zur Kurie
als auch zum Kaiserhof zusammen, sondern
liegt vor allem im Ziel Clunys begriindet.
Durch die cluniazensische Reform ist zwar die
Kirchenreform entscheidend gefordert worden,
doch betrachteten die grossen Abte Clunys in
erster Linie die monastische Reform als ihre
Aufgabe.

Diese eigentliche cluniazensische Mission ist
zum wesentlichen Teil wihrend des 10. und 11.
Jahrhunderts erfiillt worden. Freilich, noch ist
Cluny weiter gewachsen — bis ins Spatmittel-
alter hinein —, noch lange hat das burgundi-
sche Mutterkloster mit seinem immensen Prio-
ratsverband als eine der bedeutendsten abend-
lindischen Abteien gegolten, doch die entschei-



226

dende Stunde Clunys ist zur Zeit des Investi-
turstreites vorbei. Die Regierungsjahre des Ab-
tes Petrus Venerabilis (1122-1156) muten des-
halb wie ein milder Spatsommer an, wo das
Erreichte vertieft werden und wo man neue
Krifte sammeln musste fiir den Schritt in eine
neue Zeit.

Mit der dusseren Entfaltung Clunys gemeinsam
geht die geistige Vertiefung des Monchsideals,
ja letztlich ist diese die treibende Kraft fiir die
Ausstrahlung. Als Berno die Leitung des neu
gegriindeten Klosters iibernahm, ging es um
nichts anderes als um die konsequente Um-
setzung des in der Benediktinerregel vorge-
schriebenen und von Benedikt von Aniane so-
wie von anderen erneut geforderten monchi-
schen Lebens. Dass es Berno gelungen ist, dieses
Ziel einigermassen zu erreichen, geht aus sei-
nem Testament hervor, in welchem er die M6n-
che beschwort, in Zukunft die Lebensweise zu
bewahren, die bis anhin beobachtet worden sei:
niamlich auf das Chorgebet, das Stillschweigen,
die Giite der Nahrung und Kleidung zu achten,
und jeden personlichen Besitz zu verschmihen;
«wenn thr, meine Briider, dies alles nicht ver-
bessern konnt, so sollt ihr es wenigstens so wie
bisher halten». Gerade dieser letzte Satz enhiillt
die typisch cluniazensische Einstellung, die ent-
gegen manch anderen Reformversuchen, einen
gesunden Realismus bewahrt.

Auf Grund dieser gefestigten Disziplin konnte
vor allem Abt Odo an die weitere Vertiefung
gehen. Es féllt auf, welch grosses Gewicht in
Cluny auf die liturgischen Feiern, Gottesdienst
und Chorgebet, gelegt wurde. Doch ist dies ver-
stindlich, wenn man sowohl die Bedringnis der
Zeit, wie sie auf der Synode von Troslé ausge-
sprochen worden ist, als auch das Ziel des
Monchstums, nimlich militia Christi zu wer-
den, bedenkt. Mit der Liturgie, mit dem Gottes-
dienst 6ffnet Odo dem bisher barbarischen Feu-
daladel eine ithm gemisse neue Geistigkeit, in-

dem er ihr kriegerisches Dasein durch die neue
Form einer «militia christiana im liturgischen
Kriegsdienst fiir den himmlischen Kriegsherrn»
ersetzt. Die liturgische Prachtentfaltung gehort
zum Dienst fiir den herrschenden, triumphie-
renden oder richtenden Christus, der in seiner
Majestit in den Tympana fast aller romani-
schen Kirchen thront. — Mit der Liturgie hat
Odo seinen Ménchen die Augen fiir die geistige
Welt, fiir die geistige Ausrichtung des erlosten
Menschen gedffnet und in ihnen die Freude an
dieser Entdeckung geweckt. Der folgende Text
bringt zwar nichts theologisch Neues, doch ist
er typisch fiir Odos Ansicht, dass das Gebet,
der feierliche Gottesdienst wie auch das person-
liche Gebet und die stille Kontemplation, die
Antwort des Menschen auf das Erlosungswerk
Christi ist: «Der Mensch ist geschaffen wor-
den, um sich in seinen Schopfer zu versenken.
Er miisste immer und immer suchen, dessen
Schonheit zu sehen, und diese umso mehr su-
chen als er sie entdeckt, und so ohne Unterlass
in der Pracht dieser Liebe ruhen. Auf Anstf-
tung des rebellischen Engels ist der Mensch je-
doch geindert worden. In unseren Ureltern hat
unsere Natur die Empfindung fiir die unsicht-
baren Dinge verloren und sich ganz in die Be-
gierlichkeit der sichtbaren Dinge verhaftet.
Unsere Natur ist fiir die innerliche Betrachtung
in dem Mass erblindet, als sie sich dem Ausser-
lichen zuwandte und sich daran entstellte. Thre
Bestimmung wire gewesen, bis ins Fleisch hin-
ein ganz geistig zu werden, wenn sie das Gebot
des Schopfers gehalten hitte; weil sie aber ab-
triinnig geworden war, ist sie fleischlich bis in
den Geist hinein geworden. — Da aber der All-
michtige, der den Menschen zu seinem Eben-
bild geschaffen hat, ihn nicht fiir immer ent-
stellt sehen wollte, hat er seinen Sohn gesandr,
der sichtbar in unserem Fleisch erschienen ist,
um uns unter seiner Fiihrung den Weg zuriick
zur unsichtbaren Liebe zu weisen. Thm, der
kraft seiner Gottlichkeit den Menschen wun-
derbar erschaffen hat, ist es auch moglich, ihn



Rekonstruktion der Abteikirche Cluny III, d. h. des
Baues, den die Abte Hugo, Pontius und Petrus Venerabi-
lis von 1088—1130 als grosste Kirche der Christenheit
mit fiinf Schiffen und einem Narthex von insgesamt
187 m Linge, zwei Querschiffen, sieben Tiirmen, 300
Fenstern und einem reichen Kranz von Apsiden und Ka-
pellen an der Chorpartie errichtet haben. Diese Kirche
ist zwischen 1798—1823 bis auf wenige Teile abgerissen
worden. Wahrzeichen der ehemaligen Basilika sind der

227

octogonale «Weihwasserturms auf dem siidlichen Fliigel
des 62 m hohen, westlichen Querschiffs, «der auch so
noch zu dem Vollkommensten aus dem Mittelalter ge-
hort», und der «Uhbrenturm». — Heute vermittelt etwa
Paray-le-Monial in verkleinertem Masstab ein sehr ge-
naues Bild der Architektur von Cluny III. — Diesem
Bau sind zwei bescheidenere vorangegangen, Cluny I
(vgl. Payerne, p.229) und Cluny II um 955—981, die
heute im Brennpunkt der romanischen Forschung stehen.



228

wieder durch die Gegenwart seiner Menschlich-
keit erbarmungsreich zu erneuern. Er hat einen
entstellten Menschen vorgefunden: aber er wird
ihn umgestalten und vergottlichen. Als der
Herr zum Himmel hinaufstieg — so berichtet
die Heilige Schrift —, sind Engel in weissen
Gewindern erschienen, weil das Menschenge-
schlecht, das bisher von den Schatten todlicher
Blindheit bedeckt war, durch die Gnade Chri-
sti das Gluck erhalten hat, ein Gewand ewiger
Freude zu empfangen, und damit der Wiirde
der Engel teilhaftig zu werden.»

Es ist bezeichnend fiir Odos Bemithungen, dass
er iber den Klosterbereich hinaus in seiner Vita
des hl. Gerhard von Aurillac auch das Ideal
eines versittlichten Ritters aufgestellt hat, der
im Gegensatz zur dlteren Hagiographie als Laie
und ritterlicher Herr den neuen Heiligentypus
reprasentiert.

Ausdruck und Grundlage der Liturgie sind die
Kirchenbauten. Es ist hier nicht der Ort, das
Lob all der romanischen Kirchen zu verkiin-
den, die den Einfluss Clunys in und ausserhalb
Frankreichs sichtbar machen. Von der Abtei-
kirche Clunys selbst steht heute nur noch ein
Rest, immerhin gewaltig genug, um sich eine
Vorstellung von der Grosse und Erhabenheit
des ehemaligen Bauwerkes machen zu konnen.
Aus der kleinen Kirche Bernos hat sich zu Odi-
los Zeiten eine gewaltige Gottesburg entwik-
kelt, die unter Abt Hugo zu einer monumenta-
len, fiinfschiffigen Basilika mit zwei Querschif-
fen nach den Massen von St.Peter und von

St. Paul vor den Mauern Roms und unter Be-

riicksichtigung des vermeintlichen Tempels Sa-
lomons in Jerusalem ausgebaut worden ist. Als
eine urbs Sion, patria lactea sollte Cluny das
himmlische Jerusalem auf Erden darstellen, wo
alles in leuchtender Schonheit auf die liturgi-
sche Feier hingeordnet war.

Spiritualitat setzt Kultur voraus. Soll das Ge-
betsleben nicht erstarren, so muss es dauernd

gespeist werden. In vermehrtem Masse als im
altbenediktinischen Bereich haben deshalb die

Abte von Cluny ihre Monche zur geistigen Ar-
beit angehalten: in ordine nostro... de lec-
tione itur ad orationem, ab oratione ad lectio-
nem (in unserem Orden geht man von der Le-
sung zum Gebet und vom Gebet zur Lesung) —
dies ist die cluniazensische Umsetzung des bene-
diktinischen ora et labora. Die Cluniazenser-
monche beschiftigen sich kaum mehr mit der
Landwirtschaft, sondern ihre vornehmste Auf-
gabe ist — neben der Pflege der Liturgie — das
Studium geworden. «Statt den Pflug fiihren,
soll der Monch die Feder ergreifen; die reifen
Saaten sind die vollendeten Biicher, und die
Friichte sind die weisen Texte, die den todli-
chen Hunger der Seele stillen» — war die An-
sicht des Petrus Venerabilis.

Diese geistige und geistliche Arbeit war aber
nur moglich auf Grund einer grossen Biblio-
thek. Die Abte von Cluny haben ein besonderes
Augenmerk auf ihre Ausstattung gelegt. Schon
der gelehrte Odo hat von Tours und Baume
eine beachtliche Anzahl von Codices nach
Cluny gebracht und die ihm nachfolgenden
Abte waren dauernd bemiiht, sie zu erginzen,
zu vergrossern und zu verschonern. Wie alte
Bibliothekskataloge lehren, umfasste die Biblio-
thek Clunys im 12. Jahrhundert mindestens 570
Binde ohne all die liturgischen Handschriften,
die im Chor der Kirche lagen, zihlte also zu
den reichsten von ganz Frankreich. Diese Bi-
bliothek bezeugt vielleicht am eindriicklichsten
die Kultur Clunys, denn neben den Werken der
lateinischen Kirchenviter, besonders derjenigen
des hl. Gregors des Grossen, waren Werke eini-
ger griechischer Kirchenviter wie Origenes,
Pseudo-Dionysios und Gregor von Nazianz
vertreten, denen sich selbstverstindlich auch
die karolingischen Autoren und romische Hi-
storiker anschlossen. Von ganz besonderer Be-
deutung war der Besitz der simtlichen Werke
Ciceros, eine dusserste Seltenheit zu jener Zeit,
der drei Exemplare von Vergil, der vier von
Juvenal, der drei von Ovid, der zwei von Ho-
raz und der drei von Terenz. Das Vorhanden-



Die Geschichte der Kirche von Payerne gehtbisins6. Jh.
zuriick, wo sich der Bischof Marius von Aventicum eine
Villa und eine Kirche erbaut hat, die sich wahrscheinlich
unter der neben der Abteikirche liegenden Pfarrkirche
verbirgt. — In der 2. Hilfte des 10. Jhs. wurde auf Grund
einer Schenkung der Kaiserin Adelheid von 961/62 die
erste cluniazensische Abteikirche errichtet, eine dreischif-
fige Anlage, die in den Proportionen ziemlich genau

229

N

L

.
oz
- oo?

7

‘e

R >

atd
.

AN~

|
|

4

Sk St
"'-;i, 4

RN

AN

Cluni I (vgl. S. 227) entsprochen haben diirfte. — Schon
von Abt Odilo wird zu Beginn des 11. Jhs. der heutige
Ban mit den fiinf Apsiden ins Werk gesetzt worden sein,
dessen Westseite mit zwei Tiirmen geendet hat (vgl.
Cluny, Paray-le-Monial, Tournus). Der gotische Turm
auf dem Querschiff, ehemals wahrscheinlich octogonal,
stammt in seiner heutigen Form aus dem 15. und 17. Jh.



230

sein mehrerer Ausgaben desselben Werkes be-
weist, dass mit diesen Biichern gearbeitet wur-
de. — Und so ist es auch nicht verwunderlich,
wenn der Herstellung dieser Codices besondere
Beachtung geschenkt wurde; nicht nur hat ein
ganzer Stab von Scriptoren und Illuminatoren
in der cluniazensischen Schreibstube gearbeitet,
sondern diese Monche wurden sogar teilweise
weitgehend vom Chordienst befreit, weil die
Arbeit der Kopisten als Gottesdienst galt.
Der Umgang mit diesen Werken spiegelte sich
im ganzen Leben der Cluniazenser wider und
er leuchtet heute noch aus den Schriften eines
Odo, eines Majolus, eines Odilo, eines Hugo
und vor allem eines Petrus Venerabilis, der
den cluniazensischen Humanimus am reinsten
vertritt. Letztlich jedoch griindet die cluniazen-
sische Spiritualitat auf der Heiligen Schrift, auf
dem «Buch der gottlichen Kontemplation», zu
dessen Verstindnis die Kirchenviter helfen.
Wenn man die Elemente der hier aufgezeigten
cluniazensischen Spiritualitit zusammennimmt
und mit derjenigen der iibrigen Benediktiner
jener Zeit vergleicht, so wird man feststellen,
dass Cluny im Wesentlichen nichts Neues ge-
bracht hat. Was neu ist, ist die Intensitit der
Verwirklichung monastischer Lebensweise, ver-
bunden mit einer massvollen, realistischen
Denkweise. Diese Intensitdt hat dazu gefiihre,
dass Cluny ein Vorbild geworden ist, und dass
von dort aus ein sehr grosser Teil des abend-
lindischen Monchtums wieder zur alten Diszi-
plin, zum apostolischen Dasein und zu dem in
Christus verborgenen Leben zurtickgefithrt wor-
den ist.

Diese Grosse Clunys fasst Petrus Damianus,
der Zeitgenosse Odilos und Hugos, in die scho-
nen Worte zusammen: «Cluny ist eines der be-
kanntesten Kloster fast der ganzen Welt durch
den Glanz seiner Kultur, die Strenge seiner Re-
gel, die grosse Zahl der Monche und durch
die Treue zur ganzen monastischen Vergangen-
heit. Es ist eine einzigartige und weitberiihmte
Zufluchtstatte der Siinder. Wieviel Schlage hat

es nicht schon der Holle versetzt, wieviele See-
len fiir Christus gerettet! Massen ohne Zahl ha-
ben sich in diesem Heiligtum ihrer zu schweren
Biirde der Welt entledigt und das leichte Joch
Christi auf sich genommen. Menschen aller Be-
rufe, aller Wiirden und aller Stinde haben dort
den Schwulst und Uberfluss und den Pomp der
Welt gegen das einfache und arme Monchsleben
eingetauscht. Jeden Tag erringen dort in uner-
bittlichem und unaufschiebbarem Kampf die
Soldaten Christi die Siegespalmen. Leben ist fiir
sie tatsichlich Christus, und der Tod ist ihnen
ein Gewinn. Aus all seinen spirituellen Kriften
stromt Wohlgeruch, und die ganze Welt ist von
diesem Balsamduft erfiillt, denn der Eifer des
Mbonchtums, der zu unserer Zeit erkaltet war,
ist am Beispiel Clunys wieder aufgeflammt.
Frankreich, Deutschland und England sind Be-
weis; Spanien, Italien, ja ganz Europa bezeugen
es. Uberall griinden die Clunizenser neue KI6-
ster oder beleben die alten. Reithen von Méon-
chen, wie eine himmlische Streitmacht ausge-
richtet, stehen in wunderbarer Ordnung vor
Gott. Neben all den geistlichen Ubungen zei-
gen sie einen solchen Eifer fiir das Tag und
Nacht dargebrachte Gotteslob, dass die Pro-
phetenworte fiir sie gesagt worden zu sein schei-
nen: Gliicklich diejenigen, die in deinem Haus
wohnen, o Herr; sie werden dich ewiglich lo-
ben. — Wie soll ich dieses Kloster von Cluny
nennen? Es ist das fruchtbare Feld des Herrn,
die reiche Ernte, die dem Himmel hundertfiltig
zuriickgibt, indem es all die Monche sammelt,
die in der Caritas leben.»

Dr. Pascal Ladner, Basel /Fribourg

* Anmerkung: Joseph Gantner, Marcel Pobeé,
Jean Roubier, Gallia romanica, Wien-Miinchen
1955 p. 46. — Im tbrigen bedurften meine Aus-
fithrungen vieler Anmerkungen und Belege, die
jedoch den Rahmen dieser Zeitschrift sprengen
wiirden. — Ich begniige mich daher, einige der
wichtigsten Werke zu nennen: Ernst Sackur,



Die Cluniazenser, 2 Bde, Halle 1892, 1894; —
Guy de Valous, Le monachisme clunisien, 2 Bde,
Ligugé-Paris 1935; — ders., Cluny im Dict.
d’histoire et de géographie ecclesiastique t. 13;
— Kassius Hallinger, Gorze-Kluny. Studien zu
den monastischen Lebensformen und Gegensit-
zen im Hochmittelalter, 2 Bde, Rom 1950; —

_ﬁaﬁnm n'n;grp/él;r
P/,

’/f =
.iﬁ
/

/=y
S

I
,’.

231

Les saints abbés de Cluny, Textes choisis... par
Raymond Oursel, Namur 1960; — Histoire de
la spiritualité chrétienne t. 2: Jean Leclercq, La
Spiritualité du moyen-age, Paris 1961 p. 136ss.;
— L’Esprit de Cluny, coll. Zodiaque, La Pierre-
qui-Vire 1963.

R
e

Citeaux, die Mutterabtei des Zisterzienserordens



	Cluny und cluniazensische Spiritualität im Hochmittelalter

