
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 42 (1964)

Heft: 4

Artikel: Hirsau : Heimat der Beinwiler Mönche

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


123

Hirsau —
Heimat der Beinwiler Mönche

Das Totenbuch des Klosters Beinwil-Maria-
stein erwähnt am 27. Christmonat den Heimgang

des ersten Abtes Esso des Seligen. Im Jahre
1085 sandte Abt Wilhelm von Hirsau seinen
Grosskellner Esso mit acht Mönchen ins
unwirtliche und schwer zugängliche Lüsseltal, wo
sie am St.-Laurenzen-Tag das dem heiligen
Petrus gestiftete Kloster in Besitz nahmen. Diese
ersten Pioniere des benediktinischen Lebens an
der Lüssel brachten Regel und Gesetz von Hirsau

mit. Man muss Hirsau und das waldreiche
Tal der Nagold gesehen haben, um zu begreifen,

dass die Hirsauer Mönche sich im Bein-
wilertal bald heimisch fühlen mussten, so viel
Ähnliches und Verwandtes weist das Tal der
Lüssel mit dem Nagoldtal auf. Die forellenreiche

Nagold durchzieht das ganze Tal und
überrascht den Wanderer an jeder Kehre der
schönen Bergstrasse und erinnert an den muntern,

sprudelnden Lüsselbach, wie er etwa hinter

dem Dorf Erschwil den Pussgänger
entzückt. Auch der Klosterhügel von Beinwil mit
seiner ernsten Umfassungsmauer am Steilhang
erinnert an Hirsau und seine Klosteranlage von
St. Peter. Wenn wir auch heute nicht mehr wissen,

wer diesen Platz für die klösterliche Siedlung

ausgewählt hat, so dürfen wir aus all den
verblüffenden Ähnlichkeiten beider Klöster
schliessen, dass man hier im einsamen Lüsseltal
etwas wie ein zweites «Hirsau im Kleinen»
schaffen wollte. Wie David als der kleinste und
geringste der Söhne Isai's erschien, war auch
Beinwil das kleinste und bescheidenste Reis am
blühenden Baum von Hirsau. Vielleicht gerade
deshalb konnte es die Stürme der Jahrhunderte
überstehen und seine Professurkunden bis in
unsere Gegenwart hineintragen.
Reich und wechselvoll ist die Geschichte unseres

Mutterklosters Hirsau; sie reicht aus den
Tagen der Karolinger bis ins Ende des 1 Z.Jahr¬
hunderts, wo das ehrwürdige Hirsau der ruchlosen

französischen Soldateska zum Opfer fiel.
Ums Jahr 830 stiftete Graf Erlafrid, ein
Vorfahre der Calwer Grafen, mit Einverständnis



124

seines Bruders Notting, der Bischof von Brescia,
Verona und Vercelli war, ein kleines Kloster.
Bischof Notting brachte auch die Reliquien des

heiligen Aurelius von Mailand über die Alpen.
Acht Jahre später konnte Kloster und Kirche
des heiligen Aurelius eingeweiht werden; die
Reliquien des Heiligen wurden im Ostteil der
Kirche in einer T-förmigen Gruft beigesetzt.
Das Klösterlein mochte geringe Ausmasse
gehabt haben, es wird in den Urkunden der Zeit
nur «Cella sancti Aurelii» genannt. Immerhin
war die Kirche eine dreischiffige Pfeilerbasilika
mit Querhaus, Chor und drei Apsiden, wie die
neuesten Grabungen aus den Jahren 1933/36
klar bezeugen.
Die Calwer Grafen haben in der Folgezeit ihre
Schenkungen mit Gewalt zurückgeholt und so

ihr Eigenkloster dem Untergang geweiht. Als
das karolingische Kaiserhaus zerfiel, erlosch
auch das mönchische Leben in St. Aurelius.
Als der heilige Papst Leo IX. auf seiner Reise
durch Deutschland bei seinem Verwandten, dem
Calwer Grafen, zukehrte, soll er ihn unter
Strafe der Exkommunikation ermahnt haben,
das verfallene Aureliuskloster wiederherzustellen.

Der Graf kam seinem Versprechen nur
langsam nach. Er begann mit dem Bau im Jahre
1049, die Weihe der vollendeten Kirche erfolgte
aber erst am 4. September 1071. In der neuen
Aureliuskirche erstand ein romanisches Münster,

das etwa der Allerheiligenkirche von
Schaffhausen ähnlich gewesen sein mag. Nach
der glücklichen Vollendung des Gotteshauses
berief Graf Adalbert II. von Calw zwölf
Benediktinermönche aus Einsiedeln mit Abt
Friedrich an der Spitze. Friedrich wurde freilich
nach drei Jahren wieder abgesetzt; daraufhin
beschloss der Konvent, dem St. Emeramer
Mönch Wilhelm die Abtswürde anzubieten.
Wilhelm wurde schon als Knabe dem Kloster
St. Emeram in Regensburg zur Erziehung
übergeben. Er machte dort eine strenge Schulung
durch und wurde eine fein disziplinierte,
hochstehende Persönlichkeit. Auf allen Gebieten des

Wissens geschult, war er zugleich ein strenger
Asket, ein glänzender Menschenkenner und
gotterleuchteter Seelenhirte. Nur nach langen,
inneren Kämpfen nahm er die Wahl zum Abt
von Hirsau an, liess sich aber die Abtsweihe
erst nach dem Tode des widerrechtlich abgesetzten

Abtes Friedrich geben. Abt Wilhelm gab
dem bisher beinahe unbekannten Schwarzwaldkloster

eine einflussreiche und führende Stellung

im geistigen und kirchenpolitischen
Leben Deutschlands. Kein Wunder, dass diese
goldlautere Persönlichkeit zahlreiche junge
Männer für das Mönchsideal zu begeistern
vermochte, so dass man schon im Jahre 1083 über
150 Mönche in Hirsau zählte. Rasch entschloss
sich Abt Wilhelm, auf der andern Seite der
Nagold ein neues und grösseres Kloster zu bauen.
1082 begann man mit dem Bau, wobei die ständig

anrückenden Novizen selber tatkräftig
mithalfen, und zehn Jahre später konnten die
Mönche ins neue Kloster einziehen. Das doppel-
türmige Münster wurde den beiden Apostelfürsten

Petrus und Paulus geweiht.
Abt Wilhelm war ein schöpferischer Mensch,
seine klösterlichen Bauten zeigten, wie er
hochkultiviertes Schönheitsempfinden mit
ausgesprochenem Sinn für praktische Verwendbarkeit

zu einer geschlossenen Synthese verbinden
konnte. Wenn man bisweilen von einer «Hirsauer

Bauschule» sprechen konnte, so geht das

zum grössten Teil auf seine schöpferischen
Impulse zurück. Doch erschöpft sich Hirsaus
Grösse nicht bloss in idealen monastischen Bauten

und ragenden Gotteshäusern. Die Grösse
Hirsaus liegt in seiner neuen Auffassung des
Mönchtums innerhalb der Kirche. Wenn das
mächtige Cluny abendländische Bedeutung
erhielt und in den machtpolitischen Kämpfen
dem Papsttum beste Dienste erwies, und wenn
andere Klöster sich bemühten, Fürstabteien und
Reichsklöster zu werden, sah Wilhelm die Aufgabe

der Klöster und Mönche viel tiefer. Nicht
mit Finanzen, Pferden und Proviantlieferungen
wollte er Papst und Kirche dienen. Sein Pro-



I25

gramm hiess: die Mönche sollen dem heiligen
Petrus helfen mit Psalmengesang! Die Mönche
kämpfen wie die Engel — mit Gesang! Abt
Wilhelm zog nach Rom und traf mit Papst Gregor

VII. zusammen. Seit jenen Tagen übernahm
er die monastischen Bestrebungen Gregors in
sein Programm. Er wollte keine Reichsklöster,
er wollte päpstliche Klöster. Er weihte seine
Neugründungen dem heiligen Petrus, und die
psallierenden Mönche in den weltabgeschiedenen

Klöstern waren die Kampftruppen des

Papstes. Mit diesem Programm schritt eine

neue, mächtige Reform durch die deutschen
Abteien und Konvente. Ein monastischer Frühling

brach an!
Scharenweise strömten junge Männer nach
Hirsau, um unter der starken Führung
Wilhelms Gott und dem heiligen Petrus zu dienen.
Wilhelm schuf das Institut der Laienbrüder.
Diese ungelehrten Mönche, die dem Kloster die
äussern und handwerklichen Dienste besorgten,
waren damals meistens Männer aus dem Adel.
Angewidert und enttäuscht von den Kriegswirren

jener Zeit, suchten sie hinter Klostermauern
Ruhe und Frieden. Der Chronist Bernold von
St. Blasien berichtet aus dem Jahre 1082: «In
dieser Zeit standen im Reiche der Deutschen
drei Klöster auf regelrechte Zucht gegründet:
das Kloster des heiligen Blasius im Schwarzwald,

das des heiligen Aurelius in Hirsau und
das des heiligen Erlösers in Scafhusin (Schaffhausen).

Zu diesen Klöstern flutete in dieser
Zeit eine bewundernswerte Menge edler und
kluger Männer, die legten die Waffen ab und
machten es sich zur Aufgabe, evangelische
Vollkommenheit unter der Zucht der Regel zu
erreichen.» Der grosse Zudrang zu den Klöstern
war aber nicht bloss eine Folge der Kriege, die
Hirsauer Wanderprediger durchzogen die Lande

und verbreiteten die Ideen Gregors VII. In
einem Spottgedicht werden die Mönche von
Hirsau geschildert, wie sie mit bleichen Gesichtern,

in denen Askese und Begeisterung ihre
Spuren gegraben hatten, in weiten Gewändern

und gekennzeichnet durch auffallend grosse
Tonsuren und kahl geschorene Köpfe dem Volke

predigten. Durch diese Volksprediger
entstand eine fromme Laienbewegung, deren
religiöser Eifer sich in zahlreichen Bruderschaften
äusserte.
Gewiss, das Leben der Mönche von Hirsau war
einfach und bescheiden. Der Genuss von Fleisch
vierfüssiger Tiere war völlig untersagt in Anlehnung

an die wörtliche Vorschrift der Benedik-
tusregel. Man ass in Hirsau Gemüse, Bohnenkerne,

Eier, Käse, Backwerk und Fische. Jeder
Mönch erhielt täglich ein Glas Wein. Nur ein
einziger Raum im Kloster war heizbar. Die
Winterkälte war der Bussgürtel der Hirsauer
Mönche. In den besten Zeiten Hirsaus wurde
das ganze Psalterium gesungen, man hielt häufige

Prozessionen und feierliche Gottesdienste.
Das Apostolat des Psalmengesanges war Hirsaus

Seele und bleibende Grösse!
Abt Wilhelm konnte noch die Weihe der neuen
Peter- und Paulskirche (2. Mai 1091) erleben,
aber schon nach wenigen Wochen ging sein
arbeitsreiches und gotterfülltes Leben zu Ende.
Am Tage der hll. Apostelfürsten wohnte er
noch dem Gottesdienste bei, feierte in der
Marienkapelle des Aureliusklosters sein letztes
Messopfer und entschlief am 5. Juli 1091 und
wurde in der Mitte der neuen Klosterkirche
beigesetzt. Abt Wilhelm hatte zu Lebzeiten alle
seine Klöster beaufsichtigt, stand allen bei mit
Rat und Tat — nach seinem Tode wurden alle
Klöster seiner Geistesrichtung selbständig, es

gab keine Hirsauer Kongregation. Doch sein
hochgemuter Geist, seine monastischen Ideale,
sein wahrhaft kirchliches Apostolat blieb
vielerorts lebendig und brachte immer wieder reiche

Früchte hervor. Wenn auch Hirsau in der
Folgezeit manchen tüchtigen Abt aufwies,
erreichte doch keiner die Grösse Wilhelms. Diese
einmalige Persönlichkeit war ausgezeichnet
durch aufrichtige Frömmigkeit, beseelt von
einem echten, tiefen Wohlwollen für jeden
Menschen. Dabei war er höchst bescheiden und



126

lehnte jede ihm zugedachte Bevorzugung seiner
Person ab und vergass bei all seinen weltweiten
Aufgaben nie den Dienst der Liebe im Kleinen.
Erschüttert und verwaist stand die grosse
Klosterfamilie am Grab dieses hervorragenden Abtes.

Der selige Wilhelm ist und bleibt Hirsaus
grosse Seele!
Ein Jahr nach Wilhelms Tod übersiedelte der
Konvent ins neue Kloster. St. Aurelius wurde
in der Folge Priorat und behielt nur wenige
Mönche in seinen Mauern, die aber in völliger
Abgeschiedenheit und Beschaulichkeit eine «heilige

Einsiedelei» bildeten. Nach der Glaubensspaltung

fand es der protestantische Herzog
von Württemberg nicht unter seiner Würde,
diese ehrwürdige Kultstätte abzutragen und als
Steinbruch für Profanbauten freizugeben!
Von der Mitte des 15. Jahrhunderts bis zur
Glaubensspaltung erlebte das Kloster unter
einer Reihe von ausgezeichneten Äbten eine
zweite Blütezeit. Sie war bedingt durch den guten

monastischen Geist, durch den Eifer fürs
Gotteslob und eine gut geführte Ökonomie.
Gediegene Bauleistungen, planmässiger Ausbau
der Bibliothek und eifrige Pflege der Wissenschaft

sind aus jenen Jahrzehnten zu melden.
Damals entstand der rühmlichst bekannte
Kreuzgang mit seinen herrlichen 40 Glasgemälden

der «Biblia Pauperum», die Marienkapelle
und der Bibliothekssaal.
Freilich brachten die Auseinandersetzungen des
«Schwäbischen Bundes» 1519 und der Bauernkrieg

von 1525 schwere Schäden und Plünderungen.

Der Einbruch der Glaubensspaltung
sollte dem katholischen Hirsau ein langsames
Ende bereiten. Die Reformation lutherischer
Prägung zog durch Herzog Ulrich von
Württemberg 1534 ins Land. Die Mönche, die ihr
Klosterleben weiterführen wollten, verliessen
Hirsau und setzten ihr monastisches Leben in
Maulbronn fort, die andern durften mit einer
kärglichen Abfindungssumme ins Privatleben
zurückkehren. Nach dem Dreissigjährigen
Krieg wurde Hirsau nochmals auf kurze Zeit

katholisch. 1649 zog der letzte katholische Abt
Wunibald Zürcher mit den Resten der Bibliothek

ab. Hirsau wurde protestantische Schule,
die dem Nachwuchs der Prädikanten dienen
sollte. Der westfälische Friede gab Hirsau
endgültig dem Herzog von Württemberg zurück,
der dort ein fürstliches Jagdschloss einrichtete
und die protestantische Schule in den alten
Klosterräumen beliess. Es war den Franzosen
vorbehalten, dieser ehrwürdigen Stätte des Gotteslobes,

der Wissenschaft und Kultur den Todes-
stoss zu versetzen. Wenn wir bei den alten Griechen

lesen: «Ephialtes hiess der Elende» — muss
man hier sagen: «Mélac hiess der Elende» und
war General der sogenannten «Grande nation»,
die vor der Geschichte das dreifache Schandmal
trägt, Hirsau eingeäschert, das grosse Cluny
zerstört und die alte Abtei Lucelle niedergebrannt

zu haben! Das war im September des

Jahres 1692. Der Herzog von Württemberg
konnte sich nicht entschliessen, das ausgebrannte

Kloster wieder aufzubauen, man überliess
die Ruinen als Steinbruch für die Bevölkerung.
Wer heute nach Hirsau kommt, findet von der
einstigen Grösse nur noch Trümmer und Ruinen.

Einzig St. Aurelius hat in den letzten Jahren

eine vielverheissende Auferstehung erfahren

dürfen. Der einstige Westteil des Aurelius-
münsters, das dem Volke nur mehr als «Steinerne

Scheuer» bekannt war, wurde dank der
wagemutigen Tat des verstorbenen Stadtpfarrers

Rudolf Wagner dem Verfall entrissen und
dem heiligen Kulte wieder zugeführt. Der heute

noch imposant wirkende Raum erhielt eine
neue Holzdecke und einen neuen Fussbodenbelag

aus roten Sandsteinplatten. Die wuchtigen

neunhundertjährigen Säulen mit ihren klaren,

mächtigen Kapitellen wurden unterfangen,
die Wände blieben in ihrem alten Charakter
erhalten, wurden nicht verputzt, nur gereinigt
und neu verfugt. Für den Altar wurde ein
Monolith aus Alpirsbach geholt, der sich trefflich
in den monumentalen Raum einfügt. Für die
Altarrückwand wählte der beauftragte Künst-



Marienkapelle mit Kreuzgang
(Foto Verlag Schöning, Lübeck)



128

1er Hajek aus Stuttgart das Aussendungsthema,
da ja unter Abt Wilhelm zahlreiche Mönche für
Neugründungen und Klosterreformen von hier
ausgesandt wurden.
Als wir an einem glashellen Junitag dieses Jahres

das Glück hatten, nach Hirsau zu kommen,
fanden wir das Kirchlein St. Aurelius in einem
wohltuenden Dämmer. Im Seitenschiff rechts
ist ein kleiner Altar mit einem Marienbild aus
dem Jahre 1400 aufgestellt. Wir steckten zwei
Kerzen auf den schmiedeisernen Leuchter, zwei
brennende Symbole für die beiden Klöster Bein-
wil und Mariastein. Im gleichen Augenblick
traten etliche Institutstöchter in den Raum und
schwirrten natürlich sofort auf den Leuchter
zu, und jede steckte ein Kerzlein auf. Im Nu
leuchtete das kleine Muttergottesbild im
strahlenden Lichte und die Mädchen sangen das
«Salve Regina». Es war ein einzig schöner
Augenblick, mir war's, als müsste von hier aus
eine neue Epoche für Hirsau anbrechen! Aus
dem Antlitz der Muttergottes leuchtete so viel
verhaltene Trauer und doch wieder so viel
Hoffnung, dass man doch nicht ganz traurig
weggehen konnte.
Wir schritten über die Nagoldbrücke zum
heiligen Klosterhügel. Der mächtige, stolze Eulenturm

der Petersbasilika steht vor dem heiligen
Bezirk wie ein überirdischer Wächter und Zeuge
einer grossen Vergangenheit. Ehrfürchtig und
behutsam schreitet man über den grünen
Rasenteppich und Trauer umfängt die Seele, wenn
man die zerschlagenen Säulen und die eingefallenen

Mauern betrachtet. Aus dem Schutt
ragen einige Epitaphe einstiger Äbte. So heisst es

auf einem verwitterten Stein:

«Sta paululum Viator
lege et luge
hie situs est Elias Sprengerius
in hoc coenobio Abbas.»
(Wanderer, halt ein, lies und traure, hier liegt
begraben Elias Sprenger, Abt in diesem
Kloster). Ach, hier liegt so viel begraben!

Tiefe Wehmut erfasst jeden Besucher, wenn
man in die Mitte des weiten Platzes kommt, wo
einst das Grab des seligen Abtes Wilhelm war,
wo einst die heiligen Altäre standen, wo man
die heiligen Mysterien der Erlösung feierte. Alles,

alles ist zerschlagen, man Hess nur noch so
viel Steine, dass man auf ihnen klagen kann
über solche Untergänge. Betroffen und erschüttert

flieht man in den nahen Kreuzgang, der
immer noch viel Würde und Schönheit
ausstrahlt. Trotz aller Verwüstung spricht er vom
hochfliegenden Geist der Gotik. Hier zogen
einst die Mönche Psalmen singend zum Gotteshaus,

und der ganze Raum war erfüllt von
heiligem Weihrauch, Wohlklang und Gotteslob.
Als letzter Trost ist geblieben die Marienkapelle,

Hirsaus einziges unversehrtes Heiligtum,
heute evangelisches Gotteshaus. Auf der
Evangelienseite hängt das eindrucksmächtigste
Kruzifix, das mir in Deutschland je begegnet ist.
Christus hat ausgelitten, das Leiden ist
überstanden, der Herr hat die Augen geschlossen —
Hirsau ist tot. Aber über diesem toten Antlitz
leuchtet der Schimmer göttlicher Glorie. Der
Herr wird auch in Hirsau wieder die Augen öff -

nen — es gibt eine Stunde der Auferstehung.
Bereits ist Sankt Aurelius wieder Gotteshaus
geworden. Täglich wird dort geopfert und das
Bild Mariens leuchtet sanft aus dem Dämmer
der Geschichte. Trotz allen Niedergängen und
Ruinen leuchtet frohe Hoffnung über den
Trümmern. Jedem Besucher Hirsaus drängt sich
die Sehnsucht ins Herz: hier muss sich das Wort
des Herrn erfüllen: «Siehe, ich mache alles neu,
auch die verlorenen und verlassenen Klöster!»

P. Hieronymus Haas



129

Aureliuskirche in der
heutigen Gestalt
(Foto Müller
Freudenstadt)



130

Literatur über Hirsau
Schmid Karl, Kloster Hirsau und seine Stifter,
Freiburg, Eberhard-Albert-Verlag 1959.
Jacobs Hermann, Die Hirsauer, Köln, Böhlau-
Verlag 1961.
Hoffmann Wolfbernhard, Hirsau und die Hirsauer

Bauschule, Diss. München 1950.
Irtenkauf Wolfgang, Hirsau, Geschichte und
Kultur, Konstanz, Thorbecke 1959.
Wagner Rudolf, Hirsau, Kunstführer, München,

Schnell & Steiner 1964.
Greiner Karl, Hirsau, Seine Geschichte und
seine Ruinen, Calw, Verlag A.Oelschläger 1950.
Rieg Gisbert, Die Aureliuskirche zu Hirsau,
Ben. Mtschr. 32,1956,198 ff.
Kottmann Albrecht, Hirsau im Schwarzwald,
Kunstführer 1961.

«Reformation und Säkularisation haben dem
Benediktinertum schwere Wunden geschlagen.
Gleichwohl erlebte es im 19. Jahrhundert einen
neuen Aufschwung, der bis heute anhält. Die
Gegenwart kennt noch immer den Typus des

benediktinischen Menschen, der mit seiner
vorbildlichen Haltung in aller Stille von beachtenswerter

Ausstrahlung ist.»
Walter Nigg

(Vom Geheimnis der Mönche, Seite 179
Artemis-Verlag, Zürich 1953.)



Kruzifix aus dem 15.Jahrhundert in der Marienkapelle Hirsau (Foto R. Hammann, Bad Liebenzell)



Der Eulenturm mit Kreuzgang
(Foto Verlag Hildenbrand, Göppingen)


	Hirsau : Heimat der Beinwiler Mönche

