
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 42 (1964)

Heft: 4

Artikel: Maria im Heilsplan Gottes

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


109

Maria im Heilsplan Gottes «Als er die Himmel herstellte, war ich zugegen;
als er nach festem Gesetz den Kreis zog um die
Wassertiefen .da war ich bei ihm.»

Spr. VIII, 27

Der Mensch im Gedanken Gottes
Nicht weil wir sind, kennt uns Gott, sondern
weil er uns kennt, sind wir. Das ist eine für uns
ungewöhnliche Sicht, weil wir die Dinge von
unten nach oben sehen; jedes Wesen nimmt
jedoch seinen Ursprung von oben her, denn die
Wirklichkeit entsteht aus dem Schöpfergedanken

Gottes. «Die Welt ist ein Gedanke, der
zwar selbst nicht denkt, aber an einem Gedanken

hängt, der sich selber denkt», hat Ravaisson
gesagt. Das gilt in erhöhtem Masse für den
Menschen, den man ebenfalls in seiner Quelle erfassen

muss. Uns scheint das eine Umkehrung und
ein Umweg zu sein. Wir vermeiden es, die Dinge

«im Spiegel Gottes» zu sehen, wie wir sagen,
weil wir den Spiegel und die Wirklichkeit
nebeneinanderstellen, als wären es zwei verschiedene

Dinge. Dabei vergessen wir, dass wir nur
Widerschein Gottes und Teilnahme sind, dass

Gott in Wirklichkeit mehr wir selbst ist als wir
es sind, und dass sein schöpferischer Gedanke
am Grunde unseres Daseins, unseres So-seins
und unserer Berufung ruht und das Mark unseres

Lebens darstellt.

Maria im Gedanken Gottes
Das gilt auch für Maria. Um sie wirklich zu
verstehen, müssen wir bis zum Ursprung der
Welt, zum Schöpfergedanken Gottes zurückgehen.

Warum hat Gott eigentlich die Welt
geschaffen?

Der heilige Paulus antwortet: Im Hinblick auf
Christus. Ist er doch Anfang und Ende, das
erste und das letzte Wort aller Dinge. In ihm
hält die Schöpfung zusammen; er ist der Grundpfeiler,

die letzte Ursache. Alles, Himmel und



no

Erde, die sichtbaren und die unsichtbaren Dinge,

die Geschichte und der Raum, alles ist in
Hinblick auf unseren Herrn Jesus Christus
geschaffen. «In ihm», so schreibt der Apostel an
die Epheser, «hat Gott uns schon vor Erschaffung

der Welt auserwählt, dass wir heilig und
untadelig vor ihm seien. Aus Liebe hat er uns
nach seinem freien Willensentschluss durch Jesus

Christus zu seinen Kindern vorherbestimmt
— zum Preis der Herrlichkeit seiner Gnade...»
(I, 3—5). In Christus, im menschgewordenen
Wort, gewinnt die Welt ihren Sinn, ihren
Bestand, ihren Endzweck. In ihm findet die
Dialektik der Geschichte ihren Schlüssel. Das
Weihnachtsgeheimnis mit allen seinen Folgen, das ist
unsere Philosophie, oder besser gesagt, unsere
Theologie der Geschichte und der Schöpfung.
Wenn aber die Menschwerdung im Mittelpunkt
des Schöpfergedankens Gottes steht, dann ist
es Maria, die diese Menschwerdung möglich
macht. Hier liegt ihre unvergleichliche Grösse.
Der Menschwerdung des Wortes entspricht die
Mutterschaft Marias. Das Mysterium der Mutter

ist an das Mysterium des Sohnes geknüpft.
An dieses wesentliche und lebenspendende Band
schliessen sich die anderen Geheimnisse wie
Glieder einer Kette. «Die Erschaffung der Jungfrau

wurde zugleich mit der Menschwerdung
der göttlichen Weisheit beschlossen», erklärt
Pius IX. in der Bulle «Ineffabilis Deus».
Dieses Band ist unlöslich; es würde vielleicht
sogar unabhängig von der Erlösung der Welt
bestehen. Bekanntermassen hatte nach Meinung
vieler Theologen vor und nach Thomas von
Aquin die Menschwerdung des Wortes — und
damit die Gottesmutterschaft Marias — die
Erlösung des Menschengeschlechtes zum
hauptsächlichen Ziel; das bedeutet, dass das Wort
ohne die Ursünde nicht Mensch geworden wäre.
Eine andere, sehr starke theologische Strömung
glaubt jedoch mit Duns Scotus, dass Christus
vor allem als Herr und als Krone der Schöpfung
auf die Erde gekommen ist — wenn auch in der
gegenwärtigen Ordnung die Menschwerdung

tatsächlich erlösenden Charakter hat —, und
dass daher der Sohn Gottes auch ohne die Sünde
Adams im Schosse Marias Fleisch angenommen
hätte. Nach dieser Auffassung, der sich ein
Albert der Grosse, ein Scheeben, ein Gay an-
schliesst, erscheint Christus — und in ihm Maria

— als von Gott vor allen Geschöpfen
gewollt, als Gipfel der Schöpfung, die auf ihn
hingeordnet ist. In dieser Sicht hat Gott von
Anfang an beschlossen, in Christus und für ihn
den Edelstein Maria zu schaffen und ihr als
Schrein die Welt zu geben.
Wie immer der Gesichtspunkt sein mag, selbst

wenn der Entschluss zur Menschwerdung in
Gott erst auf den Sündenfall erfolgt ist, sobald
diese einmal beschlossen ist, strömt alles in ihr
zusammen, wie das Meer durch seine Anziehung

den Lauf der Flüsse bestimmt. Wenn ein
Künstler ein Fresko skizziert, entwirft er
zuerst die Hauptgestalten und ordnet dann den
Rest des Werkes in Abhängigkeit von diesen an,
um sie besser zur Geltung zu bringen: Die Lichter

und die Schatten, Vorder- und Hintergrund,
Perspektiven, Landschaften und Himmel. Als
unvergleichlicher Künstler hat Gott die ganze
Schöpfung im Hinblick auf Christus gewollt,
und daher auch im Hinblick auf Maria, denn
Christus kann im göttlichen Plan nicht ohne
Maria gesehen werden. Für sie ist der Glanz der
Sonne, die zauberhafte Pracht der Sterne und
der interplanetaren Welten wie eine Kulisse für
ihre Herrlichkeit. Für sie die Erde als Schemel
ihrer Füsse. Für sie die Berge und die Täler, die
Meere und die Flüsse, für sie das Blau des Himmels,

das ein Abbild ihres Königsmantels sein
soll. Für sie, weil sie in Christus das erstgeborene

der Geschöpfe ist. Weil Maria mitten in die
Menschwerdung hineingestellt ist, scheut die
Liturgie sich nicht, auf sie den Schrifttext
anzuwenden, der sich im unmittelbaren Sinn auf
die göttliche Weisheit bezieht. Am Feste Maria
Geburt wie an dem ihrer Unbefleckten
Empfängnis legt sie diesen Text Maria in den Mund
und lässt sie sprechen:



III

«Der Herr besass mich im Anfang seiner Wege,
von Anbeginn, noch bevor er etwas
geschaffen hat.
Von Ewigkeit her bin ich eingesetzt,
von Urbeginn, bevor die Erde ward.
Noch waren nicht die Abgründe, und ich war
schon empfangen;
noch waren nicht die Wasserquellen
hervorgebrochen,

noch stand nicht der Berge wuchtige Masse;
vor den Hügeln ward ich geboren.
Noch hatte er die Erde nicht gemacht,
die Flüsse und die Angeln des Erdkreises.
Als er die Himmel herstellte, war ich zugegen;
als er nach festem Gesetz den Kreis zog um die
Wassertiefen,
als er den Wolkenhimmel oben befestigte
und die Wasserquellen abwog,
als er dem Meere ringsum seine Grenzen anwies
und den Wassern das Gesetz gab, ihre Grenze
nicht zu überschreiten,
als er die Grundfesten der Erde legte,
da war ich bei ihm und ordnete alles.
Es war meine Wonne, Tag für Tag vor ihm
zu spielen,
allezeit zu spielen auf dem Erdkreis.
Und meine Wonne ist es, bei den Menschenkindern

zu sein.»

Es sind erstaunliche Worte, die das nächtliche
Dunkel der Zeiten durchdringen; die Zeit rollt
zurück und es bietet sich uns ein ergreifender
Einblick. Wie können wir lesen, dass es Marias
«Wonne ist, bei den Menschenkindern zu sein»,
ohne an ihr gnadenhaftes Wirken «von
Geschlecht zu Geschlecht» in der Seele eines jeden
Christen erinnert zu werden? Aber wir wollen
nicht vorgreifen. Im Augenblick geht es nur
darum, die Stellung Marias im ursprünglichen
Plane Gottes zu verstehen, ehe die Welt ward.

Maria im Herzen Gottes
Gott liebt uns alle mit der ganzen Kraft seines
Wesens. Er liebt einen jeden mit seiner höchsten
Liebe. Gott schenkt sich als Gott; er bleibt sich
immer gleich. Er liebt nicht mehr oder weniger,
genau so wie er in der Eucharistie nicht mehr
oder weniger gegenwärtig ist. Ein Gott, der
bloss zur Hälfte oder zu drei Vierteln liebte,
wäre kein Gott. Der Glaube, der uns den
dreifaltigen Gott offenbart, sagt uns, dass der Vater
sich ganz im Wort hinschenkt, und dass die beiden

zusammen sich ganz im Heiligen Geist
hingeben. Im menschgewordenen Wort liebt Gott
alle in Fülle. Trotzdem sind die Geschöpfe und
deren Berufungen nicht gleich; die von Gott
empfangenen Gaben sind nicht identisch. Daran

besteht kein Zweifel; aber die Ungleichheit
kommt nicht von einer ursprünglich ungleichen
Liebe. Die Ungleichheit der empfangenen
Gottesgaben findet von Seiten des göttlichen
Gebers ihr Mass in dem Platz, den er uns in seinem
Reiche, in seinem Mystischen Leibe bestimmt;
von seiten des empfangenden Menschen aber im
Grade seiner Empfänglichkeit. Von beiden Seiten

her ist ganz offensichtlich Maria die erste
nach der Menschheit Jesu Christi.
Gott ruft uns alle, seine Kinder und Miterben
seines Reiches zu sein. Man ist nicht mehr oder
weniger Kind. Nur die Rolle, die Gott einem
jeden von uns zugedacht hat und die für uns den
Ausdruck seiner höchsten Liebe darstellt, ist
verschieden. Erst unsere fehlende Entsprechung
gegenüber dem Plane Gottes für uns lässt dann
die Mängel entstehen. Sobald wir einmal begriffen

haben, wo die Ungleichheit der Menschen
ihren Ursprung hat, verstehen wir das Walten
der Vorliebe Gottes besser. Gott liebt uns alle
gleich rückhaltlos, aber der Grad der Innigkeit
und der Ausdruck dieser Liebe sind je nach der
Empfänglichkeit verschieden, etwa wie ein
Brunnen sein Wasser in verschiedene Gefässe
giesst, je nach deren Grösse und Öffnung.
Was Maria ihren unvergleichlichen Rang
verschafft, ist ihre Fähigkeit, sich der Liebe Gottes



112

zu öffnen; es ist der Abgrund, den sie dem
göttlichen Überfluss darbietet. Kein Geschöpf, sei

es Engel oder Mensch, konnte empfangen wie
sie; keines hat auf die zuvorkommende Liebe
Gottes geantwortet wie sie. Sie hat sich ganz
dem Willen Gottes hingegeben, der in ihr das
vollkommene Werk seiner Schöpfung verwirklichen

konnte. So hat er sie mit besonderer
Liebe betrachtet.
Diese göttliche Vorliebe ist nicht mit der
menschlichen Vorliebe zu vergleichen. Wenn
Gott eine Seele für eine höhere Sendung
erwählt, dann ist schon diese Sendung eine Wohltat

für alle; die Besonderheit seiner Liebe setzt
sich sogleich in allgemeine Liebe um. Seine
Erwählung schliesst die anderen keineswegs aus,
sondern bezieht sie ein; die Einmaligkeit wird
zum allgemeinen Gut und öffnet sich der ganzen

Welt. Uns fällt es schwer, diesen
Zusammenhang zu begreifen; denn für uns Menschen
bedeutet eine Erwählung eine Vorliebe, und
etwas vorziehen heisst, ob man es will oder nicht,
das nicht Erwählte zurücksetzen, das, was nicht
Gegenstand der besonderen Liebe ist, in den
Schatten stellen. Jede Begünstigung des einen ist
eine Wahl, die man in gewissem Sinne zuungunsten

der anderen trifft, oder bei der sie zumindest

ausgeschlossen werden. In Gott, das sei
nochmals gesagt, gibt es so etwas nicht: Die
Vorliebe Gottes ist keine Zurücksetzung der
anderen, sie nimmt ihnen nichts weg; im Gegenteil,

sie ziehen Nutzen aus dieser Vorliebe. Sie
finden sich eingeschlossen in der Ausgiessung
der Gnaden, die sie allen sichert. Gott erwählt;
der Erwählte Gottes erhält eine höhere Berufung;

die Tragweite dieser Berufung wird damit
allgemeiner. Je höher eine Quelle liegt, um so
besser können ihre Wasser sich ergiessen.
Es ist eine Gnade für die Menschen und für die
Engel, dass Maria für Gott eine eigene Welt ist.
Schon ihre Berufung ist ein Mysterium der
Mittlerschaft, der Verbindung mit uns armen
Sterblichen. Maria ist auf allen Seiten der Liebe Gottes

geöffnet, die uns durch sie zum Vater und zu

unseren Brüdern zieht. In ihr ist nichts von dem
Schatz, der sich verschliesst, nichts von dem
Besitz, der die anderen ausschliesst. Sie gibt alles,
was sie empfängt, sie übermittelt alles, was man
ihr anvertraut.
Eben weil sie ganz Hingabe ist, überhäuft der
Sohn Gottes sie während der dreissig Jahre seines

Lebens bei ihr mit Reichtümern. Maria
empfängt eine Flut von Gnaden, von Erleuchtungen,
von Worten, die sie in ihrem Herzen bewahrt;
aber dieses Werk der Heiligung bereitet sie nach
dem immerwährenden Gesetz der Vorliebe Gottes

auf ihre Sendung als Menschheitsmutter vor.

Aus: «Maria im Plan Gottes», von Kardinal
Suenens.
Vergleiche Buchbesprechung in diesem Heft!


	Maria im Heilsplan Gottes

