
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 42 (1964)

Heft: 2

Artikel: Die Legende von Urs und Viktor

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40

Die Legende
von Urs
und Viktor



4i

Die alte Legende vom Martyrium der Heiligen
Ursus und Viktor hat im christlichen Volke seit
Jahrhunderten ihre goldene Leuchtkraft
bewahrt. Dichter und Künstler, kritische Historiker

und geschulte Männer der Theologie
haben sich mit ihr befasst, aber ihren goldlautern
Gehalt und ihre letzte Tiefe kann nur der gläubige

Mensch ergründen. Der Mensch der christlichen

Frühzeit vermochte Geschichte und
Legende in einer geschlossenen Einheit zu sehen
und durfte somit Kostbarstes der Nachwelt
überliefern. Zeitlose Wahrheiten, übernatürliche

Einsichten und geschichtliche Tatsachen
wurden in unvergleichlichen Bildern und
Erzählungen festgehalten und der christlichen
Seele wie ein überirdisches Manna als Nahrung

gereicht.
Walter Nigg, unstreitig der beste Kenner der
christlichen Legendenwelt in unserer Gegenwart,

schreibt in seinem jüngsten Werke «Glanz
der Legende» (Artemis-Verlag, Zürich): «Wer
die Münster und Dome, die Burgen und
Rittertourniere, die Troubadourenlieder und die
gotischen Tafelbilder als abendländische
Geistigkeit bewundert, der wird die Legenden
innig lieben, denn in ihnen verdichtet sich die
mittelalterliche Seele zur unmittelbaren
Anschauung» (S. 10). Freilich hat die Legende im
Laufe der Neuzeit viele Gegner erfahren,
besonders das Zeitalter des Humanismus und der
Glaubensspaltung brachte ihr zunächst beissen-
de Kritik und schroffe Ablehnung. Aber ganz
aus der Welt zu schaffen vermochte sie
niemand. Die Legende blühte in der Stille wie eine
Blume, von der niemand weiss, sie lebte in der
Einsamkeit wie das Edelweiss unserer Berge.
Ihre reinen Spuren lassen sich bis in die neuesten

Tage verfolgen. Sogar ein Gottfried Keller
und Thomas Mann konnten es nicht unterlassen,

ihre gut bürgerlichen literarischen Ergüsse
mit den bunten, lebendigen Farben mittelalterlicher

Legenden zu schmücken, ohne freilich
ihre mystische Tiefe und ihren einzigartig
religiösen Gehalt zu erfassen. Heute sucht man

wieder sachte in dieses verlassene Dickicht
einzudringen, voran die Historiker, die endlich
zaghaft zugeben müssen, dass in jeder Legende
ein historischer Kern verborgen liegt, der zum
Mittagslicht der Geschichte drängt. Ihnen folgen

die Theologen, die ahnend zugestehen, dass

jede Legende eine theologische Aussage in sich
enthält und eine übernatürliche Wirklichkeit
erschliessen möchte.
Die Legende von Urs und Viktor ist ein
typisches Beispiel einer klassischen frühmittelalterlichen

Legende: historischer Kern — eine erste
Fassung in einem klaren schriftlichen Bericht —
später zweite und dritte Fassungen mit
örtlichem und volkskundlichem Kolorit, und
schliesslich bunte Ausweitung in kultischer
Verehrung und Brauchtum.
Das Officium Proprium unseres Klosters Bein-
wil-Mariastein schildert uns alljährlich am Feste

der beiden Standesheiligen von Solothurn
den Hergang des blutigen Martyriums. Zur
Zeit, als Kaiser Maximianus die Thebäische
Legion in Agaunum (im heutigen St. Maurice)
dezimieren und schliesslich hinrichten liess,
entwichen die beiden Legionäre Viktor und Ursus
nach Solothurn, das damals ein römisches
Castrum war. Dieses römische Fort am Aarefluss
stand damals unter dem Militärpräfekten Hir-
tacus. Mit Schmeicheleien und Drohungen
versuchte Hirtacus die beiden christlichen Militärs

zum Weihrauchopfer vor den Standbildern
des Jupiter und Merkur zu zwingen. Mutig und
unerschrocken wiesen die beiden Legionäre das
heidnische Ansinnen ab mit den Worten: «Der
christliche Glaube erlaubt uns nicht stummen
und tauben Götzen zu opfern.» Durch
ausgesuchte Qualen und Folterungen suchte Hirtacus

die beiden Bekenner gefügig zu machen.
Man liess sie fesseln und auf einen Scheiterhaufen

werfen. Aber plötzlich waren sie von einem
himmlischen Licht umflossen, und ihre Peiniger

wurden zu Boden geworfen. Hirtacus
befahl, die beiden Christusjünger zu verbrennen,
aber ein plötzlicher Platzregen löschte die al-





43

lerorts züngelnden Flammen aus. Alle Umstehenden

erkannten deutlich die Macht Gottes,
die sich an den standhaften Christen wundervoll

erwies. Viele von den anwesenden Zeugen
fanden bei diesem Anlass die Gnade des christlichen

Glaubens. Wutentbrannt befahl Hirta-
cus, die unverdrossenen Kämpfer mit dem
Schwert zu enthaupten. Nach der Hinrichtung
warf man ihre Leiber in die Aare. Die gläubigen
Christen sammelten aber ihre Gebeine und
bestatteten die heiligen Blutzeugen. Mit ihnen
wurden noch andere Christen dem Tode
übergeben. Später erbaute man über ihrem Grabe
eine Kapelle, und Gott verherrlichte seine

treuen Zeugen durch zahlreiche Wunder.
Soweit die Legende, wie sie die Liturgie seit al-
tersher in unsern Kirchen und Konventen
vortragen lässt. Die Stiftsbibliothek St. Gallen hat
uns in einer Handschrift des späten 9. Jahrhunderts

(Ms 569) die Leidensgeschichte der beiden
Heiligen Viktor und Ursus aufbewahrt. Der
Bericht der St.-Galler Handschrift stützt
zunächst die älteste Überlieferung des Bischofs
Eucherius von Lyon aus den Jahren 434—49,
wonach wir erfahren, dass die beiden Blutzeugen

Viktor und Ursus der Thebäischen Legion
zugehören sollen. Der burgundische Chronist
Fredegar, der ums Jahr 660 schrieb, weiss
bereits von einem öffentlichen Kult zu berichten,
der den beiden Heiligen in Solothurn erwiesen
wurde. Ferner kann er melden, dass zur Zeit
des fränkischen Königs Theoderich ums Jahr
602 die Gebeine des heiligen Viktor in Genf
aufgefunden wurden. Die Übertragung der
Reliquien des heiligen Viktors nach Genf muss
offenbar viele Jahre früher stattgefunden haben.
Die St.-Galler Urkunde nennt wohl den heiligen

Viktor, aber nicht Ursus unter den
Offizieren. Deshalb wurde er offensichtlich immer
an erster Stelle erwähnt. Nach der Translation
der hauptsächlichsten Reliquien des heiligen
Viktors von Solothurn nach Genf wurde Ursus
an erster Stelle genannt. Die Handschrift aus
St. Gallen erwähnt auch den Veteranen Viktor,

der gemeinsam mit Mauritius, Candidus und
Exuperius in Agaunum den Martertod gefunden

sowie auch den Kölner Märtyrer Gereon.
Eine jüngere St.-Galler Handschrift bringt
bereits in zweiter Fassung eine weitere
Ausschmückung der Legende. Als man die beiden
Märtyrer ins Wasser stürzte, nahmen sie ihre
Köpfe in die Hand, schwammen ein Stück weit
den Fluss hinunter bis zu dem Orte, wo sie ans
Land stiegen, dort niederknieten und dann sich
auf den Boden legten, wo man sie schliesslich
begrub.
Nach der gut verbürgten Tradition zweifelt
heute die Geschichtsschreibung nicht mehr am
Martyrium von Urs und Viktor in Solothurn.
Unsicher bleibt die Tatsache, ob sie wirklich
der Thebäischen Legion angehört haben. Man
hat darauf hingewiesen, dass der Name Ursus
(Bär) nicht nach der ägyptischen Thebais
hinführt, wo keine Bären auftreten. Eher dürfte
man annehmen, dass Ursus zu den romanisier-
ten Helvetiern gehörte.
Geschichte und Legende bieten sich hier die
Hände und vermitteln uns ein strahlendes Bild
von zwei christlichen Blutzeugen, deren Grösse
und Strahlungskraft auch anderthalb Jahrtausende

nicht beeinträchtigen konnten. Wenden
wir uns nun dem innern Gehalt der Legende zu.
Hier geht es nicht um genaue Datierung und
wörtliches Protokoll. Die Legende will die
leuchtende Passion der beiden Glaubenshelden
ins himmlische Licht göttlicher Gnade rücken.
Die beiden Märtyrer offenbaren in ihren Qualen

und mannigfaltigen Leiden ein Gleichbild
zum Opferleiden und -Sterben ihres göttlichen
Herrn Jesus Christus. Diese erhabene Grösse
wird hier deutlich und spürbar, darum berichtet

die Legende von einem himmlischen Lichte
voll beseligender Herrlichkeit. Was will das
sagen? Denken wir einen Augenblick an ein un-
vergessliches Wort des sterbenden Papstes
Johannes XXIII., das dieselbe Wahrheit deutlich

machen soll. Als er in seinen Todesqualen
lag und unsägliche Schmerzen ertrug und ein



44

wohlwollender Besucher ob der Schmerzen des

Papstes Tränen vergoss, sagte der heimgegan-
gene Papst: «Jetzt ist nicht die Zeit zu Tränen,
jetzt ist die Stunde der Herrlichkeit!»
Mitten in den Leiden und Folterqualen der tapfern

Soldaten Christi will das himmlische Licht
verkünden: «Jetzt ist die Stunde der Herrlichkeit!»

Bezeichnend für die Legende ist auch die
Darstellung des Martyriums als Heiligung der
Elemente. In Feuer, Wasser, Luft und Erde dringt
die ungeheure Kraft des Opfertodes Christi.
Die Blutzeugen dürfen so Anteil nehmen an der
«Consecratio mundi», an der Weihe der Welt
durch das Sterben Christi, wodurch alle
Elemente geheiligt wurden. Der Blutzeuge Christi
gibt sich um Christi willen dem sengenden
Feuer hin, der strömende Regen löscht die
Feuersgluten, das trennende Schwert raubt
ihnen den Lebensodem und die Fluten des
Aareflusses werden von ihrem Opferblut getränkt,
und schliesslich nimmt die bergende Mutter Erde

ihre Gebeine auf.
So weist die besinnliche Legende der christlichen

Seele den Weg in die lichte Welt der
Übernatur und offenbart den letzten und tiefsten

Sinn dieses grausamen Opfertodes zur
Verherrlichung des gekreuzigten Erlösers und der
Uberwindung der Welt durch lebendigen Glauben

an Jesus Christus.
Jedes Jahrhundert hat mit dem andern gewetteifert,

das Andenken und die Verehrung der
beiden Blutzeugen in ihren Tagen lebendig zu
erhalten. Auch nach der Translation des
heiligen Viktors nach Genf und nach Erbauung des
stolzen Pisoni-Gotteshauses von St. Ursen blieben

die beiden Märtyrer im Herzen des Volkes
vereint als die ragenden Glaubenshelden der
Heimat!

Literatur:

Besson Marius, Mémoires
Haefliger Ed., Jahrbuch für solothurnische
Geschichte 29.1956
Haffner Anton, Solothurner Schauplatz II,
178
Haffner Anton, Chronica, Solothurn 1849
Lütolf Alois, Die Glaubensboten der Schweiz
1871,143 ff.
Migne PL 71, 617
von Mülinen, Helvetia Sacra 1,16
Nigg Walter, Glanz der Legende, Zürich 1964.

Bildlegenden:

1 Statue des hl. Ursus an der St.-Ursenfassade,
von J. B. Babel, 1774

2 Sta. Verena, eine der sechs Statuen
der «Thebäischen Gesellschaft» auf der Attika
der St.-Ursenfassade Solothurn, von Johann
Baptist Babel, 1774

3 Das älteste erhaltene Standbild des

Stadtpatrons St. Urs, von Hans Tussmann,
um 1470/80

P. Hieronymus Haas




	Die Legende von Urs und Viktor

