Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 42 (1964)

Heft: 1

Artikel: Die Stille

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stille

«Manchmal scheint es, als ob der Mensch, je si-
cherer er die Welt in die Hand bekommt, desto
ortloser im Eigentlichen werde» (Romano Guar-
dini). Das Evangelium sagt es noch einfacher:
«Was wird es einem Menschen niitzen, wenn
er die ganze Welt gewinnt, an seiner Seele aber
Schaden leidet» (Mt 16, 26)? Der heutige
Mensch wird von der Unrast der modernen
Welt, die Gott weitgehend bekdmpft oder aus-
klammert, mitgerissen, wenn er nicht den Mut
aufbringt, immer wieder in der Stille zu sich
selbst zu kommen.

Lebt schneller, Zeitgenossen!

Wer heute anstindig aus dem Leben scheiden
will, stirbt an Herzinfarkt. Die Managerkrank-
heit ist grosse Mode geworden. Kein langes
Siechtum mehr! Der moderne Mensch stirbt
wie der Soldat auf dem Schlachtfeld. Mitten in
rasender Fahrt wird «sein Wagen» aus der Kur-
ve geschleudert und das Spiel ist zu Ende.

Alle sind pressant

Stell dich in Ziirich vor den Bahnhof und
schau dir die Leute an. Es sicht aus, als ob sie
alle in einem riesigen Wettlauf engagiert wi-
ren. Alle haben es eilig. Es geht alles nicht rasch
genug. Man kann heute in 7 Stunden von Zii-
rich nach New York fliegen — um 8 Uhr mor-
gens in London frithstiicken und abends in Rom
die Oper besuchen. Unglaublich, was man heute
an Zeit einsparen kann. Und trotzdem:

Ich habe keine Zeit

Wir haben keine Zeit zum Essen. Keine Zeit
zum Schlafen. Wir haben keine Zeit zum Wan-
dern und vor allem keine Zeit zum Lesen oder
gar zum Beten. Der liebe Gott muss das einfach
begreifen. Wir seufzen im Schraubstock des
Terminkalenders. Es ist entsetzlich... Die



Rechnung geht nicht auf. Noch nie konnte der
Mensch Distanzen so spielend leicht bewil-
tigen. Lander und Kontinente sind einander so
nahe geriickt, als wiren sie Zimmer desselben
Hauses. Man muss keine Ofen mehr einheizen.
Das Beleuchtungsproblem ist mit einem Griff
am Schalter gelost. Die vollautomatische
Waschmaschine erspart der Mutter viele Stun-
den anstrengendster Mithe — die zunehmende
Automatisation nimmt uns eine Unmenge zeit-
raubender Arbeit ab. Und trotzdem haben wir
keine Zeit . .. .

Und frither hatte man Zeit, Dome zu bauen,
Biicher von Hand abzuschreiben und pracht-
voll auszumalen. Man hatte Zeit, monatelang
auf Wallfahrt zu gehen zum heiligen Petrus
nach Rom, zum heiligen Jakobus nach Compo-
stella oder gar ins Heilige Land. Man hatte Zeit
und Geduld, grosse Werke ausreifen zu lassen.
Und man dachte sich: Wenn wir es nicht schaf-
fen, so werden es die vollenden, die nach uns
kommen.

Wie arm sind wir geworden!

Wer mit offenen Augen und besinnlichem Ge-
miit durch mittelalterliche Kathedralen schrei-
tet oder alte Klosterbibliotheken und Kreuz-
gange besichtigt, wird nur mit Wehmut daran
denken konnen, wie sehr uns der Sinn fiir
Musse und Kontemplation abhanden gekom-
men. Unsere Geldbeutel sind gefiillt, aber das
Herz ist leer!

Zur Hetze kommt der Larm

Das moderne Leben ist nicht nur hastig und be-
triebsam, sondern vor allem lirmig geworden.
Durch die Luft rattern die Flieger, auf der
Strasse klingeln die Velos, rollen die Mopeds,
rasen die Autos und poltern die Laster. In der
Fabrik drohnen die Maschinen. Im Bureau ldu-
tet das Telephon. Im Restaurant grohlen die
Spielautomaten und zu Hause plirrt der Radio.
Eine schaurige Symphonie von Lirm und Ge-
rausch!

Belastung oder Bediirfnis?

Nicht alle scheinen unter dem Lirm zu leiden.
Es gibt (junge) Leute, die sich so sehr an ihn ge-
wohnt haben, dass sie die Stille nicht mehr er-
tragen. Wo kein Lirm vorhanden, stellen sie
kiinstlich irgendeine Gerduschkulisse her. Man
sieht nicht selten Touristen, die mit einem Kof-
ferradio auf Wanderschaft gehen, damit sie
ihre Schnulzen und Schlager auch in Wald und
Feld nicht entbehren miissen.

Und was sagt der Arzt dazu?

«Die Unbestindigkeit des modernen Lebens,
seine dauernden Aufregungen, sein Mangel an
Stete und Sicherheit, all das erzeugt Bewusst-
seinszustinde, die ihrerseits nervose und orga-
nische Stérungen des Magens und Darms im
Gefolge haben.»

«Die Zivilisation hat neue Reize geschaffen,
gegen die wir wehrlos sind. Unser Organismus
sucht vergeblich, sich dem Lirm der grossen
Stidte und Fabriken, der Unrast des modernen
Lebens, dem Verdruss und Massenbetrieb un-
serer Tage anzupassen. Wir konnen uns nicht
an den Schlafmangel gewShnen; wir haben kein
Abwehrmittel gegen hypnotische Gifte wie
Opium und Kokain. Seltsamerweise fiigen wir
uns ohne Leiden in fast alle diese Dinge: es ist
aber ein Akt des Sichanbequemens, durchaus
keine siegreiche Anpassung. Organische und
geistige Veranderungen entstehen dabei — Ver-
anderungen, die gleichbedeutend sind mit einer
Entartung der zivilisierten Menschheit.»

«Die Hiufigkeit der Neurosen und Psychosen
ist ganz bestimmt ein Zeichen fiir einen schwe-
ren Defekt der modernen Zivilisation: die heu-
tigen Lebensgewohnheiten haben unsere gei-

stige Gesundheit mindestens nicht verbessert.»
(Alexis Carrel)

Und der Seelsorger?

«In den schreienden Farben der Lichtreklamen
haben wir das richtige Sehen verlernt und im
Lirm, der aus tausend Lautsprechern briille,



sind wir taub geworden. Denn wir sehen das
Entscheidende nicht mehr, das, was hinter der
dusseren Erscheinung der Dinge liegt, die ge-
heimnisvolle Welt Gottes. Und wir horen die
allein massgebende Stimme nicht mehr, die
Stimme des Herrn. Nur der Riickzug in die
Einsamkeit gibt uns das rechte Sehen und Ho-

ren zuriick. Geh in dein Kimmerlein!»
(R. Gutzwiller)

Was sagt die Bibel dazu?

Wer die Heilige Schrift aufmerksam durchgeht,
findet im Alten und Neuen Testament Stellen
genug, die von der Wiiste, der Einsamkeit, von
der Stille und vom Schwelgen sprechen. Alle
Mainner und Frauen, die Gott zu seinem beson-
deren Dienst auserwihlte, wurden in der Stille
fir ihre Sendung zugeriistet.

Abraham

wird aufgefordert, Haus und Hof zu verlassen,
Vater und Vaterland aufzugeben und dem Ruf
Gottes in ein fremdes Land zu folgen. Wer in
Gott Heimat finden will, muss zuvor die eigene
aufgeben. Man kann nicht zugleich in der Welt
und im Himmel beheimatet sein. Gerade bei
Abraham kann man ablesen, was der Mensch
gewinnen kann, wenn er sich bereit erkldrt, um
Gottes willen alles zu verlieren — wie reich er
wird, wenn er sich entblossen ldsst. Abraham,
der auf den Ruf Gottes hin die uralte Kultur-
stadt Ur in Chaldia verlidsst, um ein einsames
Nomadenleben mit all seinen Gefihrdungen
und Tiicken zu beginnen, wird eine Nachkom-
menschaft verheissen, so zahlreich wie der Sand
am Meer und die Sterne am Himmel.

Jakob

auf der Flucht vor seinem heftig erziirnten Bru-
der Esau schlift in der Wiiste vor Trauer, Nie-

dergeschlagenheit und Ermattung ein. Ein Stein
dient ihm als Kopfkissen. Und siehe da, in sei-
ner tiefsten Vereinsamung und Verlassenheit
wird er von Gott selbst wunderbar getrostet.
Im Traum sieht er eine Leiter vom Himmel zur
Erde sich niedersenken und Engel, die darauf
auf- und niedersteigen und zuoberst neigt sich
Gott, der Herr, liebreich iiber ithn und wieder-
holt die Verheissungen, die er Abraham gege-
ben. Jakob darf sie weitergeben und mithelfen
an ihrer Verwirklichung. Beim Erwachen salbte
er den Stein zu seinen Haupten zum Denkmal
und Erinnerungszeichen: «Wie ehrfurchtgebie-
tend ist dieser Ort! Hier ist nichts anderes als
Gottes Haus und hier des Himmels Pforte!»
Die Einsamkeit ist zum Schauplatz gottlicher
Offenbarung geworden.

Moses

wird in der Wiiste des geheimnisvollen Umgan-
ges mit Gott gewiirdigt und in der Wiiste wird
er auch zum Fiihrer des auserwzhlten Volkes
bestellt. Hier empfangt er die Gesetzestafeln,
die fiir alle Zeiten die Beziehungen der Men-
schen zu Gott und untereinander regeln soll-
ten.

Elias

ist in der Verlassenheit der Wiiste, da er des Le-
bens iiberdriissig war: «Herr, es ist genug. Lass
mich sterben!» — von einem Engel aufgeweckt
worden, damit er vom Brote esse, das der himm-
liche Bote mitgebracht hatte. Und wunderbar
gestirkt wandert er vierzig Tage und vierzig
Nichte zum Berge Gottes . .

Diese Linie

zieht sich durch die ganze Heilsgeschichte. Im-
mer wieder fithrt Gott seine Auserwihlten —
die Patriarchen und Propheten — fiir kiirzere
oder lingere Zeit in die Einsamkeit, um dort zu
ihrer Seele zu sprechen, um sie in einer radi-
kalen Ausschliesslichkeit ganz nach seinem Wil-
len zu formen.



Als St. Meinrad
den Gang in den
Finstern Wald
antrat

b

g
g

0
5
> 5
w @
o £
o b0
—

QO M
L L
w o

1 se

.

leuchtete

des

anner

.

Gottesm

Alten und

Neuen Bundes.



Das Volk Israel

wird vierzig Jahre lang von Gott in der Wiiste
geschult, dass es lerne, all sein Vertrauen auf
Ihn zu stellen. Von allen Annehmlichkeiten des
Lebens entblosst und aller irdischen Stiitzen
beraubt, wird Israel sich an Gott klammern, al-
les und jedes von Ihm erwarten. So wird es in
Wahrheit Jahwes Braut und Eigentum.

An der Schwelle vom Alten zum Neuen Bund
steht Johannes der Taufer. Auch er ist ein Mann
der Einsamkeit. «Stimme des Rufenden in der
Wiiste». Als Gewand geniigt ihm ein Fell von
Kamelhaaren und als Speise Heuschrecken und
wilder Honig. Die gleiche Anspruchslosigkeit
findet sich auch in seiner inneren Haltung. Er
will nur Zeigefinger auf Christus hin sein: Er
muss wachsen, ich aber abnehmen! So tritt er
ganz hinter Christus zuriick, dem er die Wege
bereitet. Sein Leben gleicht einer Opferkerze,
die sich in der Stille verzehrt.

Christus selbst

liebt die Verborgenheit. Er kommt nicht in
einem Konigspalast auf die Welt. Mitten in der
stillen heiligen Nacht wird Jesus in einer abge-
legenen Felsenhohle geboren. Die Menschen
hatten keinen Platz fiir ithn. Die ersten, die
Nachricht von diesem frohen Ereignis erhiel-
ten, sind Hirten, die auf einsamem Feld Schafe
hiiteten.

Dem Anfang entspricht das ganze Leben Jesu

In der Abgeschiedenheit geboren, wollte Chri-
stus sein Leben auch zum allergrossten Teil in
der Verborgenheit zubringen. 30 Jahre lang
lebt er in dem unbekannten und nichtsbedeu-
tenden Dorf Nazareth, dessen Name nirgends
im Alten Testament genannt wird und iiber das
die Zeitgenossen die Nase riimpfen: «Kann
denn aus Nazareth etwas Gutes kommen?» Da-
bei hat der zwdlfjihrige Jesusknabe im Tempel
zu Jerusalem die gewiegtesten Schriftgelehrten
aus dem Sattel geworfen. Er war mehr als ir-

gendein Wunderkind. Er hitte die ganze Welt
in Staunen versetzen konnen. Ganze Legionen
von Engeln standen ihm zur Verfiigung. Er aber
arbeitet in der Werkstatt seines Pflegevaters als
Zimmermannsgehilfe — unbeachtet von der
grossen Welt, unbeachtet sogar von den eigenen
Dorfgenossen!

Selbst im 6ffentlichen Leben

vermeidet Jesus alle Publizitit. Er wirkt Wun-
der, um seine Sendung glaubhaft zu machen,
um Kranken, Kriippeln und Siindern zu hel-
fen. Niemals aber wirkt er Wunder, um be-
riihmt zu werden. Immer wieder sucht er mit
seinen Aposteln einsame Orte auf, und wenn
die Volksscharen ihm Ovationen darbringen
wollen, weicht er aus. Ganze Nichte bringt er
auf einsamer Bergeshdhe im Gebet zu — in
stiller Zwiesprache mit seinem Vater.

Er hitte der Einsamkeit nicht bedurft,

um die innere Sammlung zu bewahren. Chri-
stus war mit seinem himmlischen Vater in der
Liebe des Heiligen Geistes so unzertrennlich
verbunden, dass ihn nichts und niemand je hit-
te davon abbringen konnen. Selbst in der gross-
ten Aktivitit ruht seine Seele im Schoss des Va-
ters. Unablidssig kreisen seine Gedanken um
Gott.

Um uns ein Beispiel zu hinterlassen,

hat Christus so gehandelt. Wir bediirfen der
Stille und der Einsamkeit, um den Zugang zum
eigenen Herzen zu suchen und um Gott zu fin-
den, den wir im Trubel weltlicher Geschiftig-
keit und im Drang der tdglichen Arbeit so
leicht aus dem Blick verlieren.



Geschichte der Kirche

Die ersten Exerzitien der Christenheit

Nach der Himmelfahrt Christi sind die Apo-
stel nicht gleich nach allen vier Winden ausein-
ander gestoben, um die Frohbotschaft von der
Ankunft des Gottesreiches bis an die Grenzen
der Welt zu tragen. Vielmehr begaben sie sich
vom Olberg in den Abendmahlssaal, um ge-
miss den Weisungen des Herrn in Gebet und
stiller Einkehr zusammen mit Maria die An-
kunft des Heiligen Geistes zu erwarten.

Schulungskurs des heiligen Paulus

Wie durch einen Blitz wurde Saulus auf dem
Wege nach Damaskus von der Erscheinung
Christi zu Boden geschleudert. Damit war er
wohl bekehrt, aber noch kein Heiliger. Heilig
wird man nicht von einem Tag auf den andern.
«Heilige sind keine Wachsfiguren, sondern
wachsende Figuren» (P.Odilo Rottmanner).
Die Fille der christlichen Wahrheit ist dem
Volkerlehrer nicht auf einmal aufgegangen.
Von Damaskus begibt sich Paulus in die Wiiste
von Arabien. Er braucht Zeit, viel Zeit, um das
ungeheure Erlebnis zu verarbeiten. Sicher blieb
er mehrere Monate in der Wiiste, vielleicht so-
gar 3 Jahre lang. «Wer vieles einst zu kiinden
hat, schweigt viel in sich hinein; wer einst als
Blitz zu ziinden hat, muss lange — Wolke sein».

Einsamkeit als Beruf

Im Verlauf des dritten Jahrhunderts wachst im
Raum der jungen Kirche allmahlich ein Stand
heran, der nicht bloss voriibergehend die Ein-
samkeit aufsucht, sondern fiir immer dort ver-
harrt: das Monchtum. Ungezihlte Scharen von
hochgemuten Gottesstreitern zogen hinaus in
die weiten Wiisteneien und wilden Berglinder
Agyptens und Kleinasiens, um in weltabge-
wandter Stille ein Leben der Beschauung zu
fihren und in Leidensgemeinschaft mit dem ge-
kreuzigten Herrn das Reich des Teufels zu be-
kdmpfen.

Der heilige Benedikt

hat es in meisterhafter Diskretion verstanden,
das orientalische Monchswesen den anders ge-
arteten Bedingungen des Abendlandes anzupas-
sen. Seine mit Recht hochberiihmte Regel ist in
der Folge Grundlage des abendlindischen
Mbénchtums geworden. Wie hoch der heilige
Gesetzgeber von Monte Cassino Einsamkeit,
Stille und Schweigen einschitzt, kann man aus
folgenden Bestimmungen der Benediktiner-
regel ersehen:

«Seinen Mund vor bdser und verkehrter Rede
bewahren. Nicht gerne viel reden. Hohles Ge-
schwitz und Possen sich nicht gestatten. Vieles
und lautes Lachen nicht lieben. Heilige Lesung

gern horen. Dem Gebet hiufig obliegen»
(Kp. 4).

«Die Werkstitte, in der die Monche alle diese
Tugenden fleissig {iben sollen, ist die Abge-
schiedenheit des Klosters und die Bestindigkeit
im kl8sterlichen Verband» (Kp. 4).

Ein eigenes Kapitel

handelt von der Schweigsamkeit. Darin heisst
es wortlich: «In Anbetracht der hohen Bedeu-
tung des Schweigens soll vollkommenen Schii-
lern nur selten Erlaubnis zum Reden gegeben
werden, selbst wenn die Gespriche gut, heilig
und erbaulich sind; denn es steht geschrieben:
,Bei vielem Reden entgehst du der Siinde nicht’;
und an einer anderen Stelle: ,Tod und Leben
sind in der Gewalt der Zunge’. Reden und Leh-
ren kommt ja dem Meister zu, Schweigen und
Horen ziemt dem Jiinger» (Kp. 6).

Auf der neunten Stufe der Demut

«ziigelt der Monch seine Zunge beim Reden,
verharrt im Schweigen und redet nicht, bis er
gefragt wird. Die Schrift versichert uns ja:
,Beim vielen Reden entgeht man der Siinde
nicht’; und: ,Ein geschwitziger Mensch hat
keinen Bestand auf Erden’».

(Kp. 7).



IO

Auf der elften Stufe der Demut

«spricht der Ménch, wenn er redet, ruhig und
ohne Lachen, bescheiden und ernst, wenig und
Wohlbedacht, und ist nicht laut mit seiner
Stimme, wie geschrieben steht: ,Den Weisen
erkennt man an gedringter Rede’» (Kp. 7).

Silentium nocturnum

Kapitel 42 triagt die Uberschrift: Dass nach der
Komplet niemand mehr sprechen darf. «Alle-
zeit miissen sich die Monche des Schweigens be-
fleissen, ganz besonders aber wihrend der
Stunden der Nacht ... Nach der Komplet ist
es daher keinem mehr erlaubt, etwas zu reden.
Finde sich einer, der diese Regel des Still-
schweigens Ubertritt, so unterliege er einer
schweren Strafe, ausser es wire der Giste we-
gen notwendig, oder der Abt erteile einem Bru-
der einen Auftrag; aber auch dann geschehe es
mit grossem Ernst und bescheidener Zuriick-
haltung.»

Klostermauern

«Wenn es moglich ist, lege man das Kloster so
an, dass sich alles Notige, Wasser, Miihle, Gar-
ten und die verschiedenen Werkstitten inner-
halb der Klostermauern befinden, damit die
Monche nicht gezwungen sind, draussen her-
umzugehen, weil das ihren Seelen durchaus
nicht zutriglich ist» (Kp. 66).

Bruno, der Griinder des Kartauserordens

bricht noch radikaler mit der Welt. Wer eine
Kartause besucht, bekommt den Eindruck,
hier sei die Zeit stille gestanden und die Ewig-
keit habe bereits begonnen. Uber der Pforte
steht das Wort: O beata solitudo — o sola bea-
titudo. O selige Einsamkeit, o einzige Seligkeit!
«Sich im Geheimnis der Gottesgegenwart ver-
borgen halten, nach dauernden Zwiegesprachen
mit dem Himmel trachten, sich freudig als Un-
bekannter fiihlen, unbeachtet von den Men-
schen sein, in allen Dingen nur das erfassen,
was zu einer wahren und tiefen Demut fiihrt,

der Wurzel aller Tugenden und gewissermassen
dem Kanal der Gnade Gottes — das ist in kur-
zen Worten das Ziel des Kartiuserordens»
(Emil Baumann).

Auch der frohliche Bettler von Assisi

war ein grosser Freund und Liebhaber der Ein-
samkeit und des beschaulichen Lebens. Zwar
wollte er seine Briider durchaus nicht als Mén-
che angesprochen wissen. Er griindete auch
keine eigentlichen Kloster. Seine Genossen soll-
ten einfach nach den Weisungen des heiligen
Evangeliums ein Leben der strengsten Armut
und ein Leben des Apostolates fithren. Aber
gerade das Evangelium wies den heiligen Fran-
ziskus immer wieder in die Stille und Abge-
schiedenheit.

«Oft unterbrach er auf lingere oder kiirzere
Frist die apostolische Titigkeit, um in irgend-
einer weltabgelegenen Einsiedelei ganz der Be-
schauung zu leben. Mit unsagbarer Gewalt zog
es ithn nach Greccio in der Nihe von Rieti,
nach Celle bei Cortona, nach Carceri am Berge
Subasio, nach Alverna und anderen seligen
Stitten, die gleich Oasen seraphischen Friedens
und zartester Gottinnigkeit in der Geschichte
des Heiligen und seiner Schiiler fortleben» (Hi-
larin Felder).

Thomas von Celano weiss zu berichten, dass
der Heilige selbst auf der Reise unaufhorlich
und unauffillig zu beten verstand. Ubermannte
ithn die Gegenwart des Allmichtigen, so liess er
seine Gefihrten vorausgehen, hemmte seine
Schritte und gab sich dem Genusse der neuen
Einsprechung hin. Konnte er sich nicht von den
Menschen zuriickziehen, so machte er seinen
Mantel zu einer kleinen Zelle, um die Samm-
lung zu wahren und die innere Ergriffenheit zu
verbergen. Besass er keinen Mantel, so bedeckte
er das Antlitz mit dem Armel seiner Kutte, auf
dass das himmlische Manna nicht entehrt wiir-
de. Ging auch das nicht an, so wusste er mit sel-
tenem Geschick die Aufmerksamkeit der An-
wesenden auf irgendeinen Gegenstand zu len-



St. Benedikt, Patriarch
der abendlindischen
Monche.

Wie viele Stitten
gotterfiillter Stille hat er
der Kirche geschenkt!

II




12

ken, damit sie die Gegenwart seines Geliebten
nicht bemerkten. Versagten aber alle diese Mit-
tel, so weihte er sein Herz zu einem stillen Hei-
ligtum und blieb ganz in Gott versunken, an-
statt der seelischen Erregtheit in Ausrufen,
Seufzern, tiefem Aufatmen und Bewegungen
freien Lauf zu lassen.

Der heilige Ignatius in Manresa

Wie der Volkerapostel sich nach seiner Bekeh-
rung vor den Toren von Damaskus in die
Wiiste von Arabien begab, so lenkte der Stifter
der Gesellschaft Jesu nach seiner berithmten
Nachtwache in Montserrat seine Schritte nach
Manresa. Dort bezog er im Dominikanerklo-
ster eine kleine Zelle, wo er tiglich volle sieben
Stunden dem Gebete widmet und den K&rper
mit hirtesten Busswerken foltert. Wie St. Bene-
dikt in Subiaco nicht bloss himmlische Tro-
stungen empfing, sondern so heftige Anfechtun-
gen ausstehen musste, dass er die sinnliche Glut
dadurch iiberwand, dass er sich in einen Dor-
nenbusch stiirzte, so hatte auch Ignatius wahr-
haft teuflische Versuchungen zu tberwinden.
Er stand am Rand der Verzweiflung und des
Selbstmordes!

Geburtsstunde der Exerzitien

Satan wusste genau, was auf dem Spiele stand.
Auf die teuflischen Anfechtungen folgten aber
himmlische Erleuchtungen. Ignatius wird hoch-
ster Gebetsgnaden und mystischer Einsichten
gewlirdigt. Die Augen seines Geistes beginnen
sich zu 6ffnen. Es wird ihm das Verstiandnis
vieler Dinge iiber das geistliche Leben ge-
schenkt, iiber Glaube und Theologie. Er ver-
nimmt den Ruf des Christkonigs, der tapfere
Mitstreiter fiir sein Reich auf Erden sucht.
Stundenlang denkt er iiber die neuen Erkennt-
nisse nach, und dann beginnt er mit ungelenker
Hand Aufzeichnungen in ein Heft zu machen
— das Buch der Geistlichen Ubungen entsteht.
Dariiber berichtet spater P. Nadal: «Hier gab
ihm der Herr tiefste Erkenntnis und ein leben-




diges Gefiihl fiir die gottlichen Mysterien und
fir die Kirche. Hier teilte ihm Gott, unser
Herr, die Geistlichen Ubungen mit, indem er
ithn dazu fiihrte, sich ganz und gar dem Dienste
Gottes und dem Heil der Seelen hinzugeben.
Dieses Ziel zeigte er ihm ergreifend vor allem
in den beiden Betrachtungen vom Konig und
von den zwei Heerbannern. Und darin erkann-
te Ignatius sein Lebensziel — es ist das gleiche
Ziel, das sich jetzt die Gesellschaft Jesu zu ei-
gen gemacht hat». Das Exerzitienbiichlein des
heiligen Ignatius ist aus dem Leben der Kirche
nicht mehr wegzudenken.

Stitten der Meditation

Das Exerzitienblichlein des heiligen Ignatius
hat ungezihlte Stitten der Stille geschaffen.
Neben die alten Kloster, die schon immer Oa-
sen der Einsamkeit gewesen sind, treten nun
auch Exerzitienhauser, die allen — auch und
vor allem den Christen in der Welt — offen-
stehen. Gott allein weiss, wie viele Stréme von
Segen und iibernatiirlicher Fruchtbarkeit da-
von ausgegangen sind. «Es muss in der Welt
Statten der Meditation geben, weil die Verken-
nung des betrachtenden Lebens viel zur Ent-
stehung des modernen Chaos beigetragen hat»
(Walter Nigg).

Ein moderner Orden aus der Wiiste

Sicher hast Du schon von den kleinen Briidern
und Schwestern Jesu gehort, die in wenigen
Tahren schon grosse Bedeutung erlangten im
Leben der heutigen Kirche. Sie leben in klei-
nen Fraternititen (3—5 Briider oder Schwe-
stern), gleichen sich in allem dem Lebensstand-
ard der untersten sozialen Schicht an. Den ein-
zigen «Luxus», den sie sich gbnnen, auf den sie
aber auch nicht verzichten konnen, ist ein Zim-
mer, das zu einer Kapelle umgestaltet wird, wo
sie tdglich die heilige Messe feiern und am
Abend nach getaner Arbeit eine ganze Stunde
Anbetung vor dem Allerheiligsten halten. Zu
Hause tragen sie ein schlichtes Ordensgewand,

I3

aber wihrend des Tages gehen sie in Zivil der
Arbeit nach. Thr Ideal ist Jesus von Nazareth,
der sich in nichts von seinen Zeitgenossen un-
terschieden hat. Mit ithm wollen sie Arbeit,
Demut, Stille und Zuriickgezogenheit teilen.
Der Griinder dieser idealen Ordensgemein-
schaft ist Charles de Foucauld, der am 1. De-
zember 1916 durch einen funfzehnjihrigen
Jungen in der Wiiste Sahara erschossen wurde.
In volliger Einsamkeit und Verlassenheit, ohne
auch nur einen einzigen Novizen fiir seinen ge-
planten Orden gewonnen zu haben, ist er ge-
storben. Aber das Weizenkorn, das also in die
Erde versenkt ward, hat in der Folge wunder-
bare Friichte gezeitigt. Seine Briider und
Schwestern fihren mitten in der Welt ein wahr-
haft kontemplatives Leben, zu dem sie durch
ein solides Theologiestudium (verpflichtend
auch fiir die Nichtpriester) zugeriistet werden
und wirken als Sauerteig in einer entchristlich-
ten Welt. Fruchtbarkeit der Wiiste! Segen der
Stille!

Wir beenden die Pilgerfahrt im Ranft

Wo konnten wir Schweizer den Pilgergang
durch die wechselvolle Geschichte der Kirche
sinnvoller beenden als im Ranft, wo unser Lan-
desvater als Finsiedler lebte. Er hat das Ideal
des Eremitentums so grossartig verwirklicht,
dass selbst die alten Wiistenviater vor ithm ver-
blassen. Nur eine Viertelstunde von seinem
stattlichen Wohnhaus enfernt, bewohnt er eine
kahle Klause, die nicht die geringste Bequem-
lichkeit aufweist. Nur eine Viertelstunde von
Frau und Kindern entfernt in volliger Einsam-
keit! Und Gott gab ihm die Gnade, das leib-
liche Leben ohne jede Nahrung zu fristen. Der
Empfang der hochheiligen Eucharistie stirkte
nicht bloss seine Seele, sondern auch seinen
Leib. Und hier in der Einsamkeit des Ranft-
tobels ist Nikolaus von der Flie zum Retter
der Eidgenossenschaft herangereift. Nicht als
Familienvater, nicht als Rottmeister und nicht
als Ratsherr ist er Vater des Vaterlandes gewor-



14

den — er wurde es kraft des Ansehens, das er
als Mann Gottes genoss. Fruchtbarkeit der Wii-
ste! Segen der Stille!

Was ist Stille?

Was Stille ist, weiss eigentlich jeder, ohne dass
er sie auch definieren konnte. Uber selbstver-
stindliche Dinge zu reden, ist gar nicht selbst-
verstindlich. Wenn der heilige Thomas sagt,
dass jede Erkenntnis von den Sinnen ausgehe,
so werden wir bei der Beantwortung dieser
Frage ebenfalls am besten diesen Weg beschrei-
ten. Fragen wir deshalb, wann und wo wir
die Bezeichnung «still» verwenden.

Ein stiller Tag

Wir geben einem Tag dieses Pradikat, wenn er
ruhig und geordnet abrollt. Frei von Hetze,
Betriebsamkeit und Uberlastung. Es kommt zu
keinen unliebsamen Auftritten und donnern-
den Zornausbriichen. Die Arbeit wird pro-
grammgemaiss in einer Atmosphire der Ruhe
und des Friedens bewiltigt.

Ein stiller Ort

Wenn von einem stillen Ort die Rede ist, wer-
den wir kaum an eine Grosstadt denken. Da
geht es ja zu und her wie in einem Ameisenhau-
fen. Ein bestindiges Hin- und Herfluten. Ein
ewiges Kommen und Gehen und vor allem un-
endlich viel Lirm: in der Luft, auf der Strasse,
in den Fabriken, in den Warenhausern, im und
vor dem Bahnhof. Still ist es Gott sei Dank
noch in abgelegenen Dorfern. Still ist es in un-
sern herrlichen Wildern und Alpen. Gerade im
Hochgebirge kann die Stille zum tiberwiltigen-
den Erlebnis werden — weit, weit drunten in
der Ebene das flutende Leben und dariiber der
blaue Himmel mit seinem ewigen Schweigen.

Ein Ort hort nicht auf still zu sein, wenn irgend
etwas zu horen ist. Das Platschern einer Quelle,
eines Bachleins, eines Brunnens oder einer Fon-
tine, das Singen und Zwitschern der Vogel,
das ferne Liuten einer Glocke vermindern
oder zerstoren den Eindruck der Stille nicht,
sondern steigern ihn noch. Nur Dinge, die nicht
zur Sache gehoren, werden als storende Neben-
gerdusche und somit als Larm empfunden.

Ein stiller Mensch

Von einem Menschen sagt man, er sei still, wenn
er sich nicht ungebiihrlich vordringt, wenn er
seine Stimme massigt und seine Leidenschaften
ziigelt. Der stille Mensch iiberlegt, bevor er
spricht — plant, bevor er handelt. Er ist zu-
riickhaltend im Urteil, schwdrt nicht auf den
dernier cri und stellt nicht alles auf den Kopf.
Er ist nicht voreilig im Versprechen, aber was
er versprochen, fiihrt er aus!

Stille

steht also im Gegensatz zu Lirm, Hetze, Lei-
denschaftlichkeit und Chaos. Stille ist Ruhe,
Friede, Harmonie, gebindigte Kraft und be-
herrschte Gewalt. Stille klart, bereichert und
begliickt!

Die Stille klért

Hast Du es nicht selbst schon erfahren, dass
man in einem Rudel tobender Radaubriider die
eigene Stimme nicht mehr hort und kein ver-
niinftiges Wort reden kann. Und wie man nur
in der Stille zu sich selber kommen kann, so
kann man sich auch nur in der Einsamkeit
wahrhaft besinnen. Und das in vielfacher Hin-
sicht.

Sinn des Lebens
Zunichst einmal so verstanden, dass man sich
Klarheit verschafft iiber die grundlegendsten



Fragen des menschlichen Lebens, {iber das wo-
her und wozu. Woher komme ich und wohin
gehe ich? Was geschieht mit mir nach dem Tod?
Will der Mensch wirklich seiner Wesensbe-
stimmung als vernunftbegabtes Lebewesen
nachkommen, so muss er unbedingt auf diese
elementarsten Fragen eine Antwort finden,
sonst vegetiert er hdchstens als ein hochgeziich-
tetes Tier dahin, indem er seine Intelligenz in
den Dienst seiner vegetativen und sensitiven
Bediirfnisse stellt. Schrecklich! Dass ein solches
Regime auf die Dauer zur Katastrophe fiihren
muss, zeigen gerade die modernen Wohlfahrts-
staaten, die eindeutig die hochsten Selbstmord-
ziffern aufweisen!

Standortbestimmung

Man wird es einem Jungen in den Flegeljahren
nicht allzu sehr veriibeln, wenn er bisweilen
den Uberschuss seiner aufbrechenden Vitalitit
im «Unsinnmachen» abreagiert, aber wenn er
fur Besinnung in keiner Weise zugidnglich ist,
wird er niemals reif und miindig, mag er dann
beim Kugelstossen oder im Boxring noch so
viele Lorbeeren holen.

Wir sind soviel Mensch, als wir uns selbst in
den Griff bekommen und in den Beziehungen
zu Gott und den Menschen den richtigen Stand-
ort finden.

Geduld

Einen verknoteten Strick kannst Du nicht 16-
sen, wenn Du in blinder Wut an den beiden
Enden zerrst. Wer einen Kniuel Garn entwir-
ren will, erreicht gar nichts, wenn er nervés
darin herumstochert. Da helfen nur Geduld
und ruhige Uberlegung.

Uberlegung

Was uns im Leben miide macht, ist nicht so
sehr die Arbeit und verbrauchte Muskelkraft.
Vielmehr sind wir am Abend so miide, miirbe
und zerschlagen, weil es im Verlauf des Tages
hier eine «Wirrlete» und dort einen «Mais» ge-

L3

geben hat. Auch da hilft blindes Wiiten und
Dreinschlagen wenig.

Im Gegenteil. Die Dinge werden in dem Mass
schlimmer, als wir uns auf die festgefahrenen
Positionen versteifen!

Da gibt es nur eines: still werden und sich be-
sinnen. Einmal ruhig tiberlegen, wie die Fiden
laufen. Zunichst einmal schonungslos untersu-
chen, wo Du selber «iiber die Schnur gehauen»
— wo Du unbefugt die Grenzen {iiberschritten
und Stoppsignale tiberrannt hast.

Wertvolle Erkenntnis

Du wirst bald erkennen, dass Zusammenstdsse
sich am meisten dort ereignen, wo die Menschen
kopflos vorgehen; wo man spricht, ohne vor-
her zu denken — wo man handelt, ohne vor-
her zu {iiberlegen und zu planen. Vielleicht
kommt aber in der abendlichen Riickschau
noch Schlimmeres zum Vorschein, namlich dass
Du Boses getan hast aus klarer Erkenntnis und
vorbedachtem Tun, dass Du gehandelt hast aus
boser Begierlichkeit oder gar aus Hass. Du hast
Dir Blicke oder Beriihrungen gestattet, um un-
erlaubte Lust zu befriedigen; Du hast Menschen
weh getan, die Dir aus irgendeinem Grund auf
die Nerven gehen. So bist Du vor Gott und den
Menschen schuldig geworden.

Umdenken und heilen

Das zu erkennen, tut zunichst weh. Niemand
hort gern, dass er krank sei. Aber wenn zur
rechten Zeit die richtige Diagnose gestellt
wird, lasst sich das Unheil kurieren. Was Du
heute falsch gemacht, kannst Du vielleicht
morgen schon korrigieren. Aber auch dazu
braucht es Stille, Geduld und ruhige Uber-
legung.

Du und die andern

Vielleicht hast Du in einer Aufwallung des
Zornes bittere Worte ausgesprochen, die sich
wie vergiftete Pfeile in das Herz des Be-
schimpften bohrten oder Du hast unbedacht



16

Dinge ausgeplaudert, die Du hittest verschwei-
gen mussen. Bei berechtigter Riige bist Du un-
klug vorgegangen — Du hast nicht das rechte
Wort zur rechten Zeit gesagt. Vielleicht hast du
auch Bitterkeit verursacht, weil Du geschwiegen
hast, wo man mit Recht von Dir ein Wort des
Dankes, des Trostes, des Lobes oder der Aner-
kennung hitte erwarten diirfen.

Wohltat der Stille

Dies alles und vieles mehr beweist, wie notwen-
dig der Mensch der Stille bedarf um Zeit zu
gewinnen fiir ruhiges Uberlegen und kluges
Vorgehen. Und noch mehr tut ihm Stille not,
um all das Unheil wieder gut zu machen, das er
angerichtet hat, wenn er unbeherrscht, uniiber-
legt und vorlaut vorgegangen ist. Ein paar
stille Augenblicke am Abend werden wie die
behutsamen Hinde eines guten Arztes die Wun-
den der Seele aufdecken, reinigen und verbin-
den. In der aufrichtigen Reue verséhnst Du
Dich mit Gott. Das kostbare Blut des gottlichen
Lammes wird Dich erlosen und Deinen Vorsat-
zen, die Du so konkret als mdoglich formulierst,
Kraft und Bestand verleihen.

Die Stille bereichert

Wie es in der Natur einen Wechsel von Tag
und Nacht gibt, so kann auch der Mensch nicht
pausenlos arbeiten. Seine Krifte sind nicht un-
begrenzt. Sie bediirfen in bestimmten Interval-
len der Erneuerung. Darum ist die Erholung
eine ernste Pflicht gegen uns selbst und gegen-
iber denen, fiir die wir arbeiten und Verant-
wortung tragen.

Eine Fiinfminutenpredigt

tiber den Schlaf war kiirzlich in einer Zeitung
zu lesen: «Wenn das Schreiben, Rechnen und
Reisen mit Hilfe der Technik jetzt viel schnel-
ler geht, miisste doch auch dem zeitraubenden
Schlaf beizukommen sein. Den Versuch, ihn zu
,iberwinden’ machen wir oft genug. An wie
vielen Vormittagen erkldren wir, zwar gut ge-
schlafen zu haben, nur eben viel zu kurz. Der
Osten hat aus dem kurzen Schlaf sogar ein Po-
litikum gemacht: Es gehen Produktionsstunden
verloren, wenn du zu lange schlifst. Darum:
Schlaf schneller, Genosse!

Ich bin gegen diese Parole, und zwar nicht nur
deshalb, weil sie kommunistisch ist. Sie taugt
auch im Westen nichts. Denn jeder braucht
seinen Schlaf, und wer tagsiiber in modernen
Arbeitsmethoden eingespannt war, braucht des-
halb nicht weniger, sondern eher mehr Stunden
Ruhe. Mancher Verschleiss des Menschen wire
besser auszugleichen, wiirde dieser rechtzeitig
und seelisch ausgewogen zur Ruhe gehen. Inso-
fern hat der Schlaf auch etwas mit dem fiinf-
ten Gebot zu tun. Und wenn sich jemand eine
angemessene Schlafenszeit zur Gewissensfrage
macht, ist er bestimmt noch kein Skrupulant.
Raubt uns der Schlaf denn nun wirklich so viel
Zeit? An wie vielen Tagen sitzen wir, wenn die
Nacht zu kurz war, miide herum! Die Arbeit
will nicht weitergehen. Man rechnet falsch,
{ibersieht beachtenswerte Gesichtspunkte. Viel-
leicht hitte ein wacher, ausgeschlafener Mensch
die Arbeit in der halben Zeit getan.

Der Zeitgewinn kann hier auch gar nicht der
einzige Gesichtspunkt sein. Da erhebt sich einer
am Morgen noch schlaftrunken, hetzt beim Ra-
sieren und Friihstiick. Genauso kommt er zur
Arbeitsstitte. Unwirsch ist er natiirlich, und
jede Kleinigkeit regt ihn auf. Der Morgengruss
fiir die Familie war mirrisch genug, und der
Gruss an Gott fiel aus. Ich kann mir das alles
auch anders vorstellen. Muss ich es Thnen aus-
malen? So wie wir uns morgens unseren Vor-
gesetzten wiinschen, miissen wir selber sein:



17



18

frisch, neu, aufnahmefihig, ein ausgeruhter,
harmonischer Mensch. Von dem, was uns am
Vortag noch gedrgert hatte, haben wir Abstand
gewonnen. Uber vieles, was uns am Abend noch
ungel6st schien, sehen wir jetzt schon klarer.

Eine ruhige Nacht gleicht vieles aus.

Zum Schlafengehen sollten Sie sich Zeit neh-
men. Schalten Sie Thr Fernsehgerit rechtzeitig
aus und iiberladen Sie sich zu so spiter Stunde
nicht noch mit neuen Problemen! Es gibt leider
genug Menschen, die vor Schmerz und Leid
nachts keine Ruhe finden. Sie sollten ihre Zahl
nicht kiinstlich vermehren.

Das Problem des ausgeruhten Aufstehens wird
in sehr vielen Fillen mit dem friihzeitigen Zu-
bettgehen geldst. Und die Ruhe der Nacht ist
auch davon abhingig, dass Sie den Abend ru-
hig ausklingen lassen. Vergessen Sie nicht: Be-
vor Sie so miide sind, dass Sie kaum noch einen
Gedanken fassen konnen, sagen Sie auch Threm
Gott und Vater ein gutes Wort» («Mann in der
Zeit», April 1962).

Diese Kurzpredigt zeigt deutlich genug, dass
der Schlaf nicht nur in physischer Hinsicht
schopferische Stille bedeutet, sondern den
Menschen in seiner Ganzheit in wunderbarer
Weise regeneriert und bereichert. Nicht um-
sonst spricht ein alter Hymnus von der soporis
gratia — von der Gnade des Schlafes!

Von der Sabbatruhe Gottes

Wenn der Mensch als Ebenbild Gottes erschaf-
fen wurde, so darf er Gott nicht bloss in seinem
Wirken nach aussen gleichen, dann muss er
auch das Ruhen Gottes nachahmen. «Sechs
Tage sollst du arbeiten und alle deine Ge-
schifte verrichten. Doch der siebente Tag ist
ein Ruhetag fiir den Herrn, deinen Gott...
denn in sechs Tagen hat der Herr den Himmel,
die Erde, das Meer und alles, was sich darauf
befmdet, erschaffen; doch am siebenten Tag
ruhte er. Darum segnete der Herr den Sabbat
und erklidrte ihn fiir heilig» (Exodus 20, 9—11).

Bedeutung der Sonntagsruhe

Leider ist der moderne Mensch so eingestellt,
dass er auch in der Freizeit Betrieb machen will.
Folge davon: der Sonntag — von Gott gedacht
als Tag heiliger und heiligender Ruhe, geplant
als Tag schopferischer Musse, wird noch an-
strengender als der Werktag. Das gefliigelte
Wort vom «blauen Montag» ist leider nicht aus
der Luft gegriffen. Statt das tibliche Wochen-
programm erholt und neu gestirkt wieder auf-
zunehmen, beginnt der Sonntagsschinder am
Montag seine Arbeit korperlich und seelisch ge-
foltert und zerschlagen. Das geht vielleicht ein
paar Jahre, aber dann ist plotzlich «ex»! Einen
solchen Raubbau hilt auf die Dauer die stirk-
ste Natur nicht aus!

Warum soviel Angst vor der Stille?

Furcht vor Langeweile? Fatales Missverstind-
nis! Stille bedeutet um Gottes willen doch nicht
Nichtstun und Musse nicht Faulenzen! Erst in
der Stille entdeckst Du die wahre Schonheit
der Dinge und des Lebens!

Stille bereichert. Ach, wie vieles geht im Lirm
unter und wird vom Motorengeratter des mo-
dernen Verkehrs und Fabrikbetriebs aufgefres-
sen. Um in einer Stadt das Plitschern einer
Fontine zu horen, miisste man schon die frithen
Morgenstunden abwarten. Vielleicht beginnst
Du zu grinsen: das Pldtschern eines Brunnens?
Was ist denn schon dabei. Vorsicht! Hore, was
ein Dichter dabei beobachtet und auszusagen
weiss:

«Aufsteigt der Strahl und fallend giesst
Er voll der Marmorschale Rund,

Die, sich verschleiernd, iiberfliesst

In einer zweiten Schale Grund;

Die zweite gibt, sie wird zu reich,

der dritten wallend ihre Flut,

Und jede nimmt und gibt zugleich

Und stréomt und ruht.»

(Conrad Ferdinand Meyer)



So wie der Dichter kann man aber die Dinge
nur erleben, wenn man sie mit den Augen und
Ohren des Herzens sieht und hort. Die Sinne
der Seele jedoch 6ffnen sich nur in der Stille.

Esist kein Zeitverlust

dem Glockengeldute am Samstagabend zu lau-
schen. Wie wichtig ist diese klingende Bot-
schaft zur Einstimmung des Herrentages. Es ist
kein Zeitverlust, wohl aber eine seelische Er-
hebung, einen Sonnenaufgang mit besinnlichem
Herzen auf sich wirken zu lassen, die funkelnde
Pracht des nichtlichen Sternenhimmels zu be-
wundern, sich an Blumen und Vbgeln zu
freuen.

Einen kostlichen Burgunder

stlirzt man nicht in einem Zug hinunter. Man
schliirft ihn bedachtig und dankbar aus einem
schon geformten Kelchglas — in kleinen
Schliicken, und lobt das Land, wo solche Reben
reifen. Noch viel mehr muss man sich Zeit neh-
men, fiir die Betrachtung eines Kunstwerkes,
gleichviel ob es sich um ein Gedicht, um eine
Symphonie, ein Gemailde oder eine Plastik
handle. Echte Kunstwerke muss man erobern.
Man bekommt sie nicht miihelos in den Blick.
Man muss still werden vor ihnen in der reinen
Empfinglichkeit einer kindlichen Seele, dann
V\;lerden sie uns bereichern und gluckllch ma-
chen!

Stille begliickt

In der Stille bekommt der Tag ein Antlitz, wird
er Weg mit Ziel und Richtung, im Betrieb hin-
gegen wird er zu einem Fetzen Zeit, der uns
selbst zerknittert und zerfetzt. Wie begliickend
es ist, wenn der Tag aus der Stille geboren und

19

gestaltet wird und wieder in heilige Stille vor
Gott einmiindet, das soll uns Romano Guardini
sagen:

Der Morgen

«Das Antlitz des Morgens leuchtet vor allen
Stunden stark und hell. Es ist ein Anfang. Das
Geheimnis der Geburt erneuert sich an jedem
Morgen. Wir kommen aus dem Schlaf, darin
unser Leben sich verjiingt, und spiiren klar und
stark: ,Ich lebe! Ich bin’. Und dies durchlebte
Sein wird Gebet. Es wendet sich zu ihm, von
dem es kommt: ,Gott, Du hast mich erschaffen;
ich danke Dir, dass ich lebe. Ich danke Dir fiir
alles, was ich habe und bin.” Und das neue Le-
ben spiirt seine Kraft und driangt zur Tat. So
kehrt es sich zum kommenden Tage und seinen
Aufgaben: Zu Gebet wird auch dies: ,Herr, in
Deinem Namen und in Deiner Kraft beginne
ich den Tag. Er soll ein Werk sein fiir Dich!’
Das ist die heilige Stunde des Morgens. Das Le-
ben erwacht. Tief seines Daseins inne, bringt es
Gott den reinen Dank des Geschopfes dar. Es
erhebt sich zu neuem Schaffen und wendet sich
dem Tagwerk zu, von Gott herkommend und
in Gottes Kraft.

Siehst Du, wie viel von der ersten Stunde des
Tages abhingt? Sie ist sein Anfang. Man kann
ihn auch ohne Anfang beginnen, gedankenlos,
willenlos in ihn hineingleiten. Das ist dann
tiberhaupt kein Tag, sondern ein Fetzen Zeit,
ohne Sinn noch Angesicht. Ein Tag ist aber ein
Weg; er will Richtung. Ein Tag ist ein Werk;
das fordert klaren Willen. Ein Tag ist dein gan-
zes Leben. Dein Leben ist wie ein Tag. Das will
aber ein Antlitz.

Wille und Richtung und klares, zu Gott schau-
endes Anlitz, das alles schafft der Morgen.»

Der Abend

«Auch er hat sein Geheimnis: das des Todes. Der
Tag geht zu Ende; der Mensch riistet sich, in
das Schweigen des Schlafes einzugehen...

Abendstunde ist die Stunde des Vollendens.



20

Wir stehen vor Gott, ahnend, dass wir einst von
Angesicht zu Angesicht, zur letzten Verant-
wortung, vor ihm stehen werden. Wir fiihlen,
was in dem Worte liegt: ,Es ist geschehen’. Das
Gute; das Bose; Verlieren und Vergeuden. Wir
stellen uns zu Gott, zu Thm, ,dem alles lebt’,
Vergangenes wie Zukiinftiges, und der selbst
Verlorenes dem Reuigen wiederschenken kann.
Und vor ihm geben wir dem Tag sein endgiil-
tiges Antlitz. Was darin nicht recht war, erfasst
die Reue und denkt es um; was gut gewesen,
davon tut demiitig aufrichtiger Dank alle Ei-
telkeit ab. Und alles Ungewisse, alles Unzu-
lingliche, Arme und Triibe taucht riickhaltloses
Vertrauen in Gottes allmichtige Liebe.»

Die Mittagsstunde

«Zwischen Anheben und Untergang, auf der
Scheitelhohe des Tages, atmet ein kurzer, wun-
dersamer Augenblick: Die Tagesmitte. Da
schaut das Leben nicht in die Zukunft, denn es
dringt nicht voran. Das Absinken hat noch
nicht begonnen, so sieht es noch nicht ins Ver-
gangene zurilick. Es steht, aber nicht miide;
noch aller Kraft des Laufens voll ist dieses Ste-
hen. Es steht in reiner Gegenwart. Und sein
Blick geht ins Weite — nein, er geht tiberhaupt
nicht in Raum und Zeit: Er geht in die Ewig-
keit.

Wie ist der Augenblick des Mittags so tief! In
der Stadt spiirst du ihn nicht, wo alles lirmt,
wo kein Schweigen ist und kein Innehalten.
Aber geh hinaus, durch die Kornfelder, oder
auf die stille Heide im Sommer, wenn die
Sonne im Scheitel steht, und die Weite gliiht —
wie wird dir dann alles so tief! Du stehst, und
alle Zeit versinkt. Die Ewigkeit schaut dich
an. In alle Stunden spricht die Ewigkeit, aber
dem Mittag ist sie Nachbar. Da wartet die Zeit
und tut sich auf. Der Mittag ist reine Gegen-
wart, die Fiille des Tages.

Fiille des Tages. Nihe der Ewigkeit ... War-
ten und offen sein . . . Fern her tont die Glocke
zum Engel des Herrn . .. Sie spricht in den

schweigenden Mittag das losende Wort: ,Im
Anfang war das Wort, und das Wort war bei
Gott, und Gott war das Wort . . .’

Unser ganzes Leben sollte der Ewigkeit Nach-
bar sein. Immer sollte in uns die Stille sein, die
nach der Ewigkeit hin offen steht und horcht.
Aber das Leben ist laut und iiberschreit sie. So
sollen wir wenigstens in der geweihten Mittags-
stunde im ,Engel des Herrn’ innehalten, weg-
schieben, was sich herandringt, stille stehen
und auf das Geheimnis horchen, darin ,das
ewige Wort, als alles in tiefem Schweigen lag,
vom koniglichen Thron herabstieg’; einmal in
dusserem geschichtlichen Geschehen, aber im-
mer aufs neue in jeder Seele. Und wie kann man
sich in diesem Augenblick der Stille so tief eins
wissen mit den andern draussen, die in der
gleichen Stille stehen! Wie kann man so tiefe
Gemeinschaft haben, hinausgriissen, hinaus-
segnen . . .»

Stille als Mysterium

Am tiefsten erlebt der Mensch die Stille, wenn
er sie als ein Ruhen in Gott verkostet, denn
Stille in ihrer letzten und eigentlichen Tiefe
kann man nur erfahren in der Begegnung mit
dem Allerh6chsten. Und dies in zweifacher
Hinsicht: Stille als Vorbereitung zum Beten

und Stille als Hohepunkt des Gebetes.

Sammlung

Gebet ohne Sammlung ist nicht denkbar. Beten
heisst ja, das Herz zu Gott erheben, das Ant-
litz Gottes suchen, mit 7hm ins Gesprich kom-
men. Soll sich aber eine wirkliche Begegnung
ereignen, muss der Betende vorerst zu sich sel-
ber kommen. Das ist — wie die Erfahrung
zeigt — gar nicht so einfach. Das Leben mit
seinen Freuden, Leiden, Sorgen und Aufgaben



21

Die Stille 6ffnet
uns den Blick

fiir die schlichte
Schonheit der
alltdglichen Dinge




22

verstrickt uns in vielfiltiger Weise in ein gan-
zes Netz von Beziehungen zu Dingen und Men-
schen. Eszerstreut und zersplittert unsere Krifte
und nimmt unsern Verstand, unsern Willen,
unser Herz, unser Streben und Sehnen in Be-
schlag.

Der Mensch ist keine Maschine,

die man mit einem Hebelgriff ein- und aus-
schalten kann. Das Beten ist iberdies eine Gna-
de, iiber die man nicht ohne weiteres verfiigt.
Man kann sich dafiir 6ffnen und zuriisten, aber
es bleibt Gott unbenommen, sich mitzuteilen
oder zu verweigern — wie es Ihm beliebt. Im-
merhin hegen die Theologen die gut begriindete
Ansicht, dass Gott demjenigen, der tut, was in
seinen Kriften liegt, die Gnade nicht verwehrt.

Der heilige Raum

Da der Mensch aus Leib und Seele besteht, wird
er ausserordentlich stark vom Milieu her ge-
prigt. Es liegt daher auf der Hand, dass ein stil-
ler Ort oder ein heiliger Raum (Kirche, Ka-
pelle, Herrgottswinkel) ihn leichter zum Beten
einstimmen, obwohl Gott tiberall (also auch auf
der Strasse, im Hotel, am Badestrand) zugegen
ist. Je mehr dussere, vor allem stérende Sinnes-
eindriicke zuriicktreten, um so schneller kon-
zentriert sich in der Regel die Seele auf Gott.

Innerlich anwesend sein

Wichtiger aber und eigentlich entscheidend ist
die innere Stille. Der Beter muss vor allem in-
nerlich anwesend sein. Man kann niamlich sehr
wohl bei tadelloser dusserer Sammlung mit der
Nirrin Phantasie auf tausend Seitenwegen her-
umzigeunern. Ertappen wir uns dabei und las-
sen es trotzdem nicht bleiben, haben wir durch
freiwillige Zerstreuung gesiindigt und Gott
durch Heuchelei und Ehrfurchtslosigkeit belei-
digt. Kimpfen wir hingegen dieses weitverbrei-
tete Ubel an, so haben wir gut gebetet, auch
wenn sich der Erfolg nicht im gewlinschten
Masse einstellt. Denn schon der ernsthafte

Wille, recht zu beten, ist Gebet und echter Got-
tesdienst.

Die wesentliche Stille

besteht darin, dass wir in uns alles zum Schwei-
gen bringen, was sich storend zwischen Gott
und die Seele schiebt. Ist das Herz rein gewor-
den von aller Siinde und von jeder unstatthaf-
ten Bindung an das Geschopfliche, beginnt das
Gebet einzumiinden in den stummen Jubel der
Gottesminne, wo Gott, der als der ganz Andere
alles irdische Sinnen und Denken iibersteigt,
sich der Seele so iberwiltigend offenbart, dass
alle Worte versagen. «Erhebet die redelose
Stimme eurer Herzenswonne und schiittet aus
vor Thm die Fiille eurer Freuden. Und wenn
dieses Wenige erquickender Ahnung unser Herz
schon erfiillt, welch ein Ausbruch wird es sein
in der Zeit der Sdttigung! Was wird erst sein,
wenn an uns, von allem Siindenelend Erlosten,
das geschieht, was der Psalm verheisst: ,Der in
der Giiter Fiille sattigt deine Sehnsucht’!» (Au-
gustinus).

Selig, wer vom Licht des Heiligen Geistes er-
hellt und von Seiner Liebe entflammt in und
mit Christus zu Gott rufen darf: Abba — Va-
ter! Wer im Gebet das unendliche Entziicken
des Vaters an seinem vielgeliebten Sohn und in
der Glut des Heiligen Geistes die Leidenschaft
des Sohnes fiir die Ehre des Vaters verkostet,
der hat das innerste Mysterium der Stille ge-
funden!

Wo kann ich sie finden?

Ein altes Lied

Wie man immer Zeit findet fiir das, was man
gerne tut, so wird bestimmt auch Stille erhalt-
lich sein, wenn man sie sucht. Mag sein, dass
Du in der Arbeitszeit dem Larm nicht entrin-



nen kannst, sicher aber wird es Dir méglich
sein, in der Freizeit lirmende Vergniigen zu
meiden.

In den Wald statt ins Wirtshaus

Die Natur hilt — Gott sei es gedankt — auch
heute noch Reserven wohltuender Stille bereit.
Wie erfrischend ist eine Wanderung durch
Wald und Feld im bunten Spiel der Jahreszei-
ten. Wieviel gibt es da noch zu entdecken —
tiberall hat Gott die Spuren seiner Allmacht,
Weisheit und Giite hinterlassen.

Oasen der Stille

sind unsere Gotteshduser. Vielleicht fiihrt Dich
der Weg zur Arbeit an einer Kirche vorbei.
Warum nicht eintreten zu einer kurzen Anbe-
tung? Vor dem Herrn, dem wir leben und ster-
ben, still werden, alles in seine giitigen Hinde
legen — wie gut tut das dem unruhvollen Her-
zen. Und sind wir erst innerlich ruhig und ge-
ordnet, werden wir die uns gestellten Aufgaben
mit doppeltem Schwung meistern konnen!

Ist in der Nihe ein Kloster,

dann nimm Dir Zeit, ab und zu dem Chorgebet
der Mdnche beizuwohnen. Wenn Dir dabei et-
was vom Geheimnis der betenden Kirche und
ein wenig von der Schonheit des gregoriani-
schen Chorals aufgeht, dann hast Du eine neue
Welt entdeckt, die Dich innerlich sehr berei-
chert und tief begliickt.

Mach aus dem Zimmer eine Zelle

«Alles Ungliick kommt daher, dass der Mensch
nicht in seinem Zimmer bleiben kann» (Blaise
Pascal)! Wie herrlich am Abend im Schein der
stilvollen Stehlampe nach einem besinnlichen
Buch zu greifen. Zum Schluss eine schone
Schallplatte aus Deiner Sammlung, die Du
sorgfiltig angelegt hast. Die Technik ermog-
licht uns heute in den vier Winden des eigenen
Zimmers Feierstunden, wie man sie friher nur
in grossen Kulturzentren erleben konnte.

23

Die wesentliche Zelle

ist die Klause des eigenen Herzens. Wenn Du
die storenden Nebengerdusche der Siinde und
aller trotzigen Auflehnung gegen Gottes An-
ordnung ausschaltest, dann hast Du immer und
iiberall Stille — dann kannst Du selbst im Jahr-
markttreiben der lauten Welt gesammelt und
andichtig beten. Gliicklich, wer diese Stille
gefunden!



	Die Stille

