
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 42 (1964)

Heft: 1

Artikel: Die Stille

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4

Die Stille «Manchmal scheint es, als ob der Mensch, je si¬
cherer er die Welt in die Hand bekommt, desto
ortloser im Eigentlichen werde» (Romano Guardini).

Das Evangelium sagt es noch einfacher:
«Was wird es einem Menschen nützen, wenn
er die ganze Welt gewinnt, an seiner Seele aber
Schaden leidet» (Mt 16, 26)? Der heutige
Mensch wird von der Unrast der modernen
Welt, die Gott weitgehend bekämpft oder
ausklammert, mitgerissen, wenn er nicht den Mut
aufbringt, immer wieder in der Stille zu sich
selbst zu kommen.

Lebt schneller, Zeitgenossen!

Wer heute anständig aus dem Leben scheiden
will, stirbt an Herzinfarkt. Die Managerkrankheit

ist grosse Mode geworden. Kein langes
Siechtum mehr! Der moderne Mensch stirbt
wie der Soldat auf dem Schlachtfeld. Mitten in
rasender Fahrt wird «sein Wagen» aus der Kurve

geschleudert und das Spiel ist zu Ende.

Alle sind pressant
Stell dich in Zürich vor den Bahnhof und
schau dir die Leute an. Es sieht aus, als ob sie
alle in einem riesigen Wettlauf engagiert wären.

Alle haben es eilig. Es geht alles nicht rasch
genug. Man kann heute in 7 Stunden von
Zürich nach New York fliegen — um 8 Uhr morgens

in London frühstücken und abends in Rom
die Oper besuchen. Unglaublich, was man heute
an Zeit einsparen kann. Und trotzdem:

Ich habe keine Zeit
Wir haben keine Zeit zum Essen. Keine Zeit
zum Schlafen. Wir haben keine Zeit zum Wandern

und vor allem keine Zeit zum Lesen oder
gar zum Beten. Der liebe Gott muss das einfach
begreifen. Wir seufzen im Schraubstock des
Terminkalenders. Es ist entsetzlich Die



5

Rechnung geht nicht auf. Noch nie konnte der
Mensch Distanzen so spielend leicht bewältigen.

Länder und Kontinente sind einander so
nahe gerückt, als wären sie Zimmer desselben
Hauses. Man muss keine Öfen mehr einheizen.
Das Beleuchtungsproblem ist mit einem Griff
am Schalter gelöst. Die vollautomatische
Waschmaschine erspart der Mutter viele Stunden

anstrengendster Mühe — die zunehmende
Automatisation nimmt uns eine Unmenge
zeitraubender Arbeit ab. Und trotzdem haben wir
keine Zeit.
Und früher hatte man Zeit, Dome zu bauen,
Bücher von Hand abzuschreiben und prachtvoll

auszumalen. Man hatte Zeit, monatelang
auf Wallfahrt zu gehen zum heiligen Petrus
nach Rom, zum heiligen Jakobus nach Compo-
stella oder gar ins Heilige Land. Man hatte Zeit
und Geduld, grosse Werke ausreifen zu lassen.
Und man dachte sich: Wenn wir es nicht schaffen,

so werden es die vollenden, die nach uns
kommen.

Wie arm sind wir geworden!
Wer mit offenen Augen und besinnlichem
Gemüt durch mittelalterliche Kathedralen schreitet

oder alte Klosterbibliotheken und Kreuzgänge

besichtigt, wird nur mit Wehmut daran
denken können, wie sehr uns der Sinn für
Musse und Kontemplation abhanden gekommen.

Unsere Geldbeutel sind gefüllt, aber das
Herz ist leer!

Zur Hetze kommt der Lärm
Das moderne Leben ist nicht nur hastig und
betriebsam, sondern vor allem lärmig geworden.
Durch die Luft rattern die Flieger, auf der
Strasse klingeln die Velos, rollen die Mopeds,
rasen die Autos und poltern die Laster. In der
Fabrik dröhnen die Maschinen. Im Bureau läutet

das Telephon. Im Restaurant gröhlen die
Spielautomaten und zu Hause plärrt der Radio.
Eine schaurige Symphonie von Lärm und
Geräusch!

Belastung oder Bedürfnis?
Nicht alle scheinen unter dem Lärm zu leiden.
Es gibt (junge) Leute, die sich so sehr an ihn
gewöhnt haben, dass sie die Stille nicht mehr
ertragen. Wo kein Lärm vorhanden, stellen sie
künstlich irgendeine Geräuschkulisse her. Man
sieht nicht selten Touristen, die mit einem
Kofferradio auf Wanderschaft gehen, damit sie
ihre Schnulzen und Schlager auch in Wald und
Feld nicht entbehren müssen.

Und was sagt der Arzt dazu?
«Die Unbeständigkeit des modernen Lebens,
seine dauernden Aufregungen, sein Mangel an
Stete und Sicherheit, all das erzeugt Bewusst-
seinszustände, die ihrerseits nervöse und
organische Störungen des Magens und Darms im
Gefolge haben.»
«Die Zivilisation hat neue Reize geschaffen,
gegen die wir wehrlos sind. Unser Organismus
sucht vergeblich, sich dem Lärm der grossen
Städte und Fabriken, der Unrast des modernen
Lebens, dem Verdruss und Massenbetrieb
unserer Tage anzupassen. Wir können uns nicht
an den Schlafmangel gewöhnen; wir haben kein
Abwehrmittel gegen hypnotische Gifte wie
Opium und Kokain. Seltsamerweise fügen wir
uns ohne Leiden in fast alle diese Dinge: es ist
aber ein Akt des Sichanbequemens, durchaus
keine siegreiche Anpassung. Organische und
geistige Veränderungen entstehen dabei —
Veränderungen, die gleichbedeutend sind mit einer
Entartung der zivilisierten Menschheit.»
«Die Häufigkeit der Neurosen und Psychosen
ist ganz bestimmt ein Zeichen für einen schweren

Defekt der modernen Zivilisation: die
heutigen Lebensgewohnheiten haben unsere
geistige Gesundheit mindestens nicht verbessert.»
(Alexis Carrel)

Und der Seelsorger?
«In den schreienden Farben der Lichtreklamen
haben wir das richtige Sehen verlernt und im
Lärm, der aus tausend Lautsprechern brüllt,



6

sind wir taub geworden. Denn wir sehen das
Entscheidende nicht mehr, das, was hinter der
äusseren Erscheinung der Dinge liegt, die
geheimnisvolle Welt Gottes. Und wir hören die
allein massgebende Stimme nicht mehr, die
Stimme des Herrn. Nur der Rückzug in die
Einsamkeit gibt uns das rechte Sehen und Hören

zurück. Geh in dein Kämmerlein!»
(R. Gutzwiller)

Was sagt die Bibel dazu?

Wer die Heilige Schrift aufmerksam durchgeht,
findet im Alten und Neuen Testament Stellen
genug, die von der Wüste, der Einsamkeit, von
der Stille und vom Schweigen sprechen. Alle
Männer und Frauen, die Gott zu seinem besonderen

Dienst auserwählte, wurden in der Stille
für ihre Sendung zugerüstet.

Abraham
wird aufgefordert, Haus und Hof zu verlassen,
Vater und Vaterland aufzugeben und dem Ruf
Gottes in ein fremdes Land zu folgen. Wer in
Gott Heimat finden will, muss zuvor die eigene
aufgeben. Man kann nicht zugleich in der Welt
und im Himmel beheimatet sein. Gerade bei
Abraham kann man ablesen, was der Mensch
gewinnen kann, wenn er sich bereit erklärt, um
Gottes willen alles zu verlieren — wie reich er
wird, wenn er sich entblössen lässt. Abraham,
der auf den Ruf Gottes hin die uralte Kulturstadt

Ur in Chaldäa verlässt, um ein einsames
Nomadenleben mit all seinen Gefährdungen
und Tücken zu beginnen, wird eine Nachkommenschaft

verheissen, so zahlreich wie der Sand
am Meer und die Sterne am Himmel.

Jakob
auf der Flucht vor seinem heftig erzürnten Bruder

Esau schläft in der Wüste vor Trauer, Nie¬

dergeschlagenheit und Ermattung ein. Ein Stein
dient ihm als Kopfkissen. Und siehe da, in
seiner tiefsten Vereinsamung und Verlassenheit
wird er von Gott selbst wunderbar getröstet.
Im Traum sieht er eine Leiter vom Himmel zur
Erde sich niedersenken und Engel, die darauf
auf- und niedersteigen und zuoberst neigt sich
Gott, der Herr, liebreich über ihn und wiederholt

die Verheissungen, die er Abraham gegeben.

Jakob darf sie weitergeben und mithelfen
an ihrer Verwirklichung. Beim Erwachen salbte
er den Stein zu seinen Häupten zum Denkmal
und Erinnerungszeichen: «Wie ehrfurchtgebietend

ist dieser Ort! Hier ist nichts anderes als
Gottes Haus und hier des Himmels Pforte!»
Die Einsamkeit ist zum Schauplatz göttlicher
Offenbarung geworden.

Moses
wird in der Wüste des geheimnisvollen Umganges

mit Gott gewürdigt und in der Wüste wird
er auch zum Führer des auserwählten Volkes
bestellt. Hier empfängt er die Gesetzestafeln,
die für alle Zeiten die Beziehungen der
Menschen zu Gott und untereinander regeln sollten.

Elias
ist in der Verlassenheit der Wüste, da er des
Lebens überdrüssig war: «Herr, es ist genug. Lass
mich sterben!» — von einem Engel aufgeweckt
worden, damit er vom Brote esse, das der himm-
liche Bote mitgebracht hatte. Und wunderbar
gestärkt wandert er vierzig Tage und vierzig
Nächte zum Berge Gottes...

Diese Linie
zieht sich durch die ganze Heilsgeschichte.
Immer wieder führt Gott seine Auserwählten —
die Patriarchen und Propheten — für kürzere
oder längere Zeit in die Einsamkeit, um dort zu
ihrer Seele zu sprechen, um sie in einer
radikalen Ausschliesslichkeit ganz nach seinem Willen

zu formen.



7

Als St. Meinrad
den Gang in den
Finstern Wald
antrat,
leuchtete in seiner
Seele das Vorbild
der grossen
Gottesmänner des
Alten und
Neuen Bundes.



8

Das Volk Israel
wird vierzig Jahre lang von Gott in der Wüste
geschult, dass es lerne, all sein Vertrauen auf
Ihn zu stellen. Von allen Annehmlichkeiten des
Lebens entblösst und aller irdischen Stützen
beraubt, wird Israel sich an Gott klammern, alles

und jedes von Ihm erwarten. So wird es in
Wahrheit Jahwes Braut und Eigentum.

An der Schwelle vom Alten zum Neuen Bund
steht Johannes der Täufer. Auch er ist ein Mann
der Einsamkeit. «Stimme des Rufenden in der
Wüste». Als Gewand genügt ihm ein Fell von
Kamelhaaren und als Speise Heuschrecken und
wilder Honig. Die gleiche Anspruchslosigkeit
findet sich auch in seiner inneren Haltung. Er
will nur Zeigefinger auf Christus hin sein: Er
muss wachsen, ich aber abnehmen! So tritt er
ganz hinter Christus zurück, dem er die Wege
bereitet. Sein Leben gleicht einer Opferkerze,
die sich in der Stille verzehrt.

Christus selbst
liebt die Verborgenheit. Er kommt nicht in
einem Königspalast auf die Welt. Mitten in der
stillen heiligen Nacht wird Jesus in einer
abgelegenen Felsenhöhle geboren. Die Menschen
hatten keinen Platz für ihn. Die ersten, die
Nachricht von diesem frohen Ereignis erhielten,

sind Hirten, die auf einsamem Feld Schafe
hüteten.

Dem Anfang entspricht das ganze Leben Jesu
In der Abgeschiedenheit geboren, wollte Christus

sein Leben auch zum allergrössten Teil in
der Verborgenheit zubringen. 30 Jahre lang
lebt er in dem unbekannten und nichtsbedeutenden

Dorf Nazareth, dessen Name nirgends
im Alten Testament genannt wird und über das
die Zeitgenossen die Nase rümpfen: «Kann
denn aus Nazareth etwas Gutes kommen?» Dabei

hat der zwölfjährige Jesusknabe im Tempel
zu Jerusalem die gewiegtesten Schriftgelehrten
aus dem Sattel geworfen. Er war mehr als ir¬

gendein Wunderkind. Er hätte die ganze Welt
in Staunen versetzen können. Ganze Legionen
von Engeln standen ihm zur Verfügung. Er aber
arbeitet in der Werkstatt seines Pflegevaters als
Zimmermannsgehilfe — unbeachtet von der
grossen Welt, unbeachtet sogar von den eigenen
Dorfgenossen!

Selbst im öffentlichen Leben
vermeidet Jesus alle Publizität. Er wirkt Wunder,

um seine Sendung glaubhaft zu machen,
um Kranken, Krüppeln und Sündern zu helfen.

Niemals aber wirkt er Wunder, um
berühmt zu werden. Immer wieder sucht er mit
seinen Aposteln einsame Orte auf, und wenn
die Volksscharen ihm Ovationen darbringen
wollen, weicht er aus. Ganze Nächte bringt er
auf einsamer Bergeshöhe im Gebet zu — in
stiller Zwiesprache mit seinem Vater.

Er hätte der Einsamkeit nicht bedurft,
um die innere Sammlung zu bewahren. Christus

war mit seinem himmlischen Vater in der
Liebe des Heiligen Geistes so unzertrennlich
verbunden, dass ihn nichts und niemand je hätte

davon abbringen können. Selbst in der gröss-
ten Aktivität ruht seine Seele im Schoss des
Vaters. Unablässig kreisen seine Gedanken um
Gott.

Um uns ein Beispiel zu hinterlassen,
hat Christus so gehandelt. Wir bedürfen der
Stille und der Einsamkeit, um den Zugang zum
eigenen Herzen zu suchen und um Gott zu
finden, den wir im Trubel weltlicher Geschäftigkeit

und im Drang der täglichen Arbeit so
leicht aus dem Blick verlieren.



9

Geschichte der Kirche

Die ersten Exerzitien der Christenheit
Nach der Himmelfahrt Christi sind die Apostel

nicht gleich nach allen vier Winden auseinander

gestoben, um die Frohbotschaft von der
Ankunft des Gottesreiches bis an die Grenzen
der Welt zu tragen. Vielmehr begaben sie sich
vom ölberg in den Abendmahlssaal, um
gemäss den Weisungen des Herrn in Gebet und
stiller Einkehr zusammen mit Maria die
Ankunft des Heiligen Geistes zu erwarten.

Schulungskurs des heiligen Paulus
Wie durch einen Blitz wurde Saulus auf dem
Wege nach Damaskus von der Erscheinung
Christi zu Boden geschleudert. Damit war er
wohl bekehrt, aber noch kein Heiliger. Heilig
wird man nicht von einem Tag auf den andern.
«Heilige sind keine Wachsfiguren, sondern
wachsende Figuren» (P. Odilo Rottmanner).
Die Fülle der christlichen Wahrheit ist dem
Völkerlehrer nicht auf einmal aufgegangen.
Von Damaskus begibt sich Paulus in die Wüste
von Arabien. Er braucht Zeit, viel Zeit, um das

ungeheure Erlebnis zu verarbeiten. Sicher blieb
er mehrere Monate in der Wüste, vielleicht
sogar 3 Jahre lang. «Wer vieles einst zu künden
hat, schweigt viel in sich hinein; wer einst als
Blitz zu zünden hat, muss lange — Wolke sein».

Einsamkeit als Beruf
Im Verlauf des dritten Jahrhunderts wächst im
Raum der jungen Kirche allmählich ein Stand
heran, der nicht bloss vorübergehend die
Einsamkeit aufsucht, sondern für immer dort
verharrt: das Mönchtum. Ungezählte Scharen von
hochgemuten Gottesstreitern zogen hinaus in
die weiten Wüsteneien und wilden Bergländer
Ägyptens und Kleinasiens, um in weitabgewandter

Stille ein Leben der Beschauung zu
führen und in Leidensgemeinschaft mit dem
gekreuzigten Herrn das Reich des Teufels zu
bekämpfen.

Der heilige Benedikt
hat es in meisterhafter Diskretion verstanden,
das orientalische Mönchswesen den anders
gearteten Bedingungen des Abendlandes anzupassen.

Seine mit Recht hochberühmte Regel ist in
der Folge Grundlage des abendländischen
Mönchtums geworden. Wie hoch der heilige
Gesetzgeber von Monte Cassino Einsamkeit,
Stille und Schweigen einschätzt, kann man aus
folgenden Bestimmungen der Benediktinerregel

ersehen:
«Seinen Mund vor böser und verkehrter Rede
bewahren. Nicht gerne viel reden. Hohles
Geschwätz und Possen sich nicht gestatten. Vieles
und lautes Lachen nicht lieben. Heilige Lesung
gern hören. Dem Gebet häufig obliegen»
(Kp. 4).

«Die Werkstätte, in der die Mönche alle diese
Tugenden fleissig üben sollen, ist die
Abgeschiedenheit des Klosters und die Beständigkeit
im klösterlichen Verband» (Kp. 4).

Ein eigenes Kapitel
handelt von der Schweigsamkeit. Darin heisst
es wörtlich: «In Anbetracht der hohen Bedeutung

des Schweigens soll vollkommenen Schülern

nur selten Erlaubnis zum Reden gegeben
werden, selbst wenn die Gespräche gut, heilig
und erbaulich sind; denn es steht geschrieben:
,Bei vielem Reden entgehst du der Sünde nicht';
und an einer anderen Stelle: ,Tod und Leben
sind in der Gewalt der Zunge'. Reden und Lehren

kommt ja dem Meister zu, Schweigen und
Hören ziemt dem Jünger» (Kp. 6).

Auf der neunten Stufe der Demut
«zügelt der Mönch seine Zunge beim Reden,
verharrt im Schweigen und redet nicht, bis er
gefragt wird. Die Schrift versichert uns ja:
,Beim vielen Reden entgeht man der Sünde
nicht'; und: ,Ein geschwätziger Mensch hat
keinen Bestand auf Erden'».
(Kp. 7).



IO

Auf der elften Stufe der Demut
«spricht der Mönch, wenn er redet, ruhig und
ohne Lachen, bescheiden und ernst, wenig und
wohlbedacht, und ist nicht laut mit seiner
Stimme, wie geschrieben steht: ,Den Weisen
erkennt man an gedrängter Rede'» (Kp. 7).

Silentium nocturnum
Kapitel 42 trägt die Überschrift: Dass nach der
Komplet niemand mehr sprechen darf. «Allezeit

müssen sich die Mönche des Schweigens be-
fleissen, ganz besonders aber während der
Stunden der Nacht. Nach der Komplet ist
es daher keinem mehr erlaubt, etwas zu reden.
Fände sich einer, der diese Regel des
Stillschweigens übertritt, so unterliege er einer
schweren Strafe, ausser es wäre der Gäste wegen

notwendig, oder der Abt erteile einem Bruder

einen Auftrag; aber auch dann geschehe es

mit grossem Ernst und bescheidener
Zurückhaltung.»

Klostermauern
«Wenn es möglich ist, lege man das Kloster so

an, dass sich alles Nötige, Wasser, Mühle, Garten

und die verschiedenen Werkstätten innerhalb

der Klostermauern befinden, damit die
Mönche nicht gezwungen sind, draussen
herumzugehen, weil das ihren Seelen durchaus
nicht zuträglich ist» (Kp. 66).

Bruno, der Gründer des Kartäuserordens
bricht noch radikaler mit der Welt. Wer eine
Kartause besucht, bekommt den Eindruck,
hier sei die Zeit stille gestanden und die Ewigkeit

habe bereits begonnen. Über der Pforte
steht das Wort: O beata solitudo — o sola bea-
titudo. O selige Einsamkeit, o einzige Seligkeit!
«Sich im Geheimnis der Gottesgegenwart
verborgen halten, nach dauernden Zwiegesprächen
mit dem Himmel trachten, sich freudig als
Unbekannter fühlen, unbeachtet von den
Menschen sein, in allen Dingen nur das erfassen,
was zu einer wahren und tiefen Demut führt,

der Wurzel aller Tugenden und gewissermassen
dem Kanal der Gnade Gottes — das ist in kurzen

Worten das Ziel des Kartäuserordens»
(Emil Baumann).

Auch der fröhliche Bettler von Assisi
war ein grosser Freund und Liebhaber der
Einsamkeit und des beschaulichen Lebens. Zwar
wollte er seine Brüder durchaus nicht als Mönche

angesprochen wissen. Er gründete auch
keine eigentlichen Klöster. Seine Genossen sollten

einfach nach den Weisungen des heiligen
Evangeliums ein Leben der strengsten Armut
und ein Leben des Apostolates führen. Aber
gerade das Evangelium wies den heiligen
Franziskus immer wieder in die Stille und
Abgeschiedenheit.

«Oft unterbrach er auf längere oder kürzere
Frist die apostolische Tätigkeit, um in irgendeiner

weltabgelegenen Einsiedelei ganz der
Beschauung zu leben. Mit unsagbarer Gewalt zog
es ihn nach Greccio in der Nähe von Rieti,
nach Celle bei Cortona, nach Carceri am Berge
Subasio, nach Alverna und anderen seligen
Stätten, die gleich Oasen seraphischen Friedens
und zartester Gottinnigkeit in der Geschichte
des Heiligen und seiner Schüler fortleben» (Hi-
larin Felder).
Thomas von Celano weiss zu berichten, dass
der Heilige selbst auf der Reise unaufhörlich
und unauffällig zu beten verstand. Ubermannte
ihn die Gegenwart des Allmächtigen, so liess er
seine Gefährten vorausgehen, hemmte seine
Schritte und gab sich dem Genüsse der neuen
Einsprechung hin. Konnte er sich nicht von den
Menschen zurückziehen, so machte er seinen
Mantel zu einer kleinen Zelle, um die Sammlung

zu wahren und die innere Ergriffenheit zu
verbergen. Besass er keinen Mantel, so bedeckte
er das Antlitz mit dem Ärmel seiner Kutte, auf
dass das himmlische Manna nicht entehrt würde.

Ging auch das nicht an, so wusste er mit
seltenem Geschick die Aufmerksamkeit der
Anwesenden auf irgendeinen Gegenstand zu len-



II

St. Benedikt, Patriarch
der abendländischen
Mönche.
Wie viele Stätten
gotterfüllter Stille hat er
der Kirche geschenkt!



12

ken, damit sie die Gegenwart seines Geliebten
nicht bemerkten. Versagten aber alle diese Mittel,

so weihte er sein Herz zu einem stillen
Heiligtum und blieb ganz in Gott versunken,
anstatt der seelischen Erregtheit in Ausrufen,
Seufzern, tiefem Aufatmen und Bewegungen
freien Lauf zu lassen.

Der heilige Ignatius in Manresa
Wie der Völkerapostel sich nach seiner Bekehrung

vor den Toren von Damaskus in die
Wüste von Arabien begab, so lenkte der Stifter
der Gesellschaft Jesu nach seiner berühmten
Nachtwache in Montserrat seine Schritte nach
Manresa. Dort bezog er im Dominikanerkloster

eine kleine Zelle, wo er täglich volle sieben
Stunden dem Gebete widmet und den Körper
mit härtesten Busswerken foltert. Wie St. Benedikt

in Subiaco nicht bloss himmlische
Tröstungen empfing, sondern so heftige Anfechtungen

ausstehen musste, dass er die sinnliche Glut
dadurch überwand, dass er sich in einen Dor-
nenbusch stürzte, so hatte auch Ignatius wahrhaft

teuflische Versuchungen zu überwinden.
Er stand am Rand der Verzweiflung und des
Selbstmordes!

Geburtsstunde der Exerzitien
Satan wusste genau, was auf dem Spiele stand.
Auf die teuflischen Anfechtungen folgten aber
himmlische Erleuchtungen. Ignatius wird höchster

Gebetsgnaden und mystischer Einsichten
gewürdigt. Die Augen seines Geistes beginnen
sich zu öffnen. Es wird ihm das Verständnis
vieler Dinge über das geistliche Leben
geschenkt, über Glaube und Theologie. Er
vernimmt den Ruf des Christkönigs, der tapfere
Mitstreiter für sein Reich auf Erden sucht.
Stundenlang denkt er über die neuen Erkenntnisse

nach, und dann beginnt er mit ungelenker
Hand Aufzeichnungen in ein Heft zu machen
— das Buch der Geistlichen Übungen entsteht.
Darüber berichtet später P. Nadah «Hier gab
ihm der Herr tiefste Erkenntnis und ein leben-



J3

diges Gefühl für die göttlichen Mysterien und
für die Kirche. Hier teilte ihm Gott, unser
Herr, die Geistlichen Übungen mit, indem er
ihn dazu führte, sich ganz und gar dem Dienste
Gottes und dem Heil der Seelen hinzugeben.
Dieses Ziel zeigte er ihm ergreifend vor allem
in den beiden Betrachtungen vom König und
von den zwei Heerbannern. Und darin erkannte

Ignatius sein Lebensziel — es ist das gleiche
Ziel, das sich jetzt die Gesellschaft Jesu zu
eigen gemacht hat». Das Exerzitienbüchlein des

heiligen Ignatius ist aus dem Leben der Kirche
nicht mehr wegzudenken.

Stätten der Meditation
Das Exerzitienbüchlein des heiligen Ignatius
hat ungezählte Stätten der Stille geschaffen.
Neben die alten Klöster, die schon immer Oasen

der Einsamkeit gewesen sind, treten nun
auch Exerzitienhäuser, die allen — auch und
vor allem den Christen in der Welt —
offenstehen. Gott allein weiss, wie viele Ströme von
Segen und übernatürlicher Fruchtbarkeit
davon ausgegangen sind. «Es muss in der Welt
Stätten der Meditation geben, weil die Verkennung

des betrachtenden Lebens viel zur
Entstehung des modernen Chaos beigetragen hat»
(Walter Nigg).

Ein moderner Orden aus der Wüste
Sicher hast Du schon von den kleinen Brüdern
und Schwestern Jesu gehört, die in wenigen
Jahren schon grosse Bedeutung erlangten im
Leben der heutigen Kirche. Sie leben in kleinen

Fraternitäten (3—5 Brüder oder Schwestern),

gleichen sich in allem dem Lebensstandard
der untersten sozialen Schicht an. Den

einzigen «Luxus», den sie sich gönnen, auf den sie
aber auch nicht verzichten können, ist ein Zimmer,

das zu einer Kapelle umgestaltet wird, wo
sie täglich die heilige Messe feiern und am
Abend nach getaner Arbeit eine ganze Stunde
Anbetung vor dem Allerheiligsten halten. Zu
Hause tragen sie ein schlichtes Ordensgewand,

aber während des Tages gehen sie in Zivil der
Arbeit nach. Ihr Ideal ist Jesus von Nazareth,
der sich in nichts von seinen Zeitgenossen
unterschieden hat. Mit ihm wollen sie Arbeit,
Demut, Stille und Zurückgezogenheit teilen.
Der Gründer dieser idealen Ordensgemeinschaft

ist Charles de Foucauld, der am 1.
Dezember 1916 durch einen fünfzehnjährigen
Jungen in der Wüste Sahara erschossen wurde.
In völliger Einsamkeit und Verlassenheit, ohne
auch nur einen einzigen Novizen für seinen
geplanten Orden gewonnen zu haben, ist er
gestorben. Aber das Weizenkorn, das also in die
Erde versenkt ward, hat in der Folge wunderbare

Früchte gezeitigt. Seine Brüder und
Schwestern führen mitten in der Welt ein wahrhaft

kontemplatives Leben, zu dem sie durch
ein solides Theologiestudium (verpflichtend
auch für die Nichtpriester) zugerüstet werden
und wirken als Sauerteig in einer entchristlich-
ten Welt. Fruchtbarkeit der Wüste! Segen der
Stille!

Wir beenden die Pilgerfahrt im Ranft
Wo könnten wir Schweizer den Pilgergang
durch die wechselvolle Geschichte der Kirche
sinnvoller beenden als im Ranft, wo unser
Landesvater als Einsiedler lebte. Er hat das Ideal
des Eremitentums so grossartig verwirklicht,
dass selbst die alten Wüstenväter vor ihm
verblassen. Nur eine Viertelstunde von seinem
stattlichen Wohnhaus enfernt, bewohnt er eine
kahle Klause, die nicht die geringste Bequemlichkeit

aufweist. Nur eine Viertelstunde von
Frau und Kindern entfernt in völliger Einsamkeit!

Und Gott gab ihm die Gnade, das
leibliche Leben ohne jede Nahrung zu fristen. Der
Empfang der hochheiligen Eucharistie stärkte
nicht bloss seine Seele, sondern auch seinen
Leib. Und hier in der Einsamkeit des Ranfttobels

ist Nikolaus von der Flüe zum Retter
der Eidgenossenschaft herangereift. Nicht als
Familienvater, nicht als Rottmeister und nicht
als Ratsherr ist er Vater des Vaterlandes gewor-



14

den — er wurde es kraft des Ansehens, das er
als Mann Gottes genoss. Fruchtbarkeit der Wüste!

Segen der Stille!

Was ist Stille?

Was Stille ist, weiss eigentlich jeder, ohne dass

er sie auch definieren könnte. Über
selbstverständliche Dinge zu reden, ist gar nicht
selbstverständlich. Wenn der heilige Thomas sagt,
dass jede Erkenntnis von den Sinnen ausgehe,
so werden wir bei der Beantwortung dieser
Frage ebenfalls am besten diesen Weg beschreiten.

Fragen wir deshalb, wann und wo wir
die Bezeichnung «still» verwenden.

Ein stiller Tag
Wir geben einem Tag dieses Prädikat, wenn er
ruhig und geordnet abrollt. Frei von Hetze,
Betriebsamkeit und Überlastung. Es kommt zu
keinen unliebsamen Auftritten und donnernden

Zornausbrüchen. Die Arbeit wird pro-
grammgemäss in einer Atmosphäre der Ruhe
und des Friedens bewältigt.

Ein stiller Ort
Wenn von einem stillen Ort die Rede ist, werden

wir kaum an eine Grosstadt denken. Da
geht es ja zu und her wie in einem Ameisenhaufen.

Ein beständiges Hin- und Herfluten. Ein
ewiges Kommen und Gehen und vor allem
unendlich viel Lärm: in der Luft, auf der Strasse,
in den Fabriken, in den Warenhäusern, im und
vor dem Bahnhof. Still ist es Gott sei Dank
noch in abgelegenen Dörfern. Still ist es in un-
sern herrlichen Wäldern und Alpen. Gerade im
Hochgebirge kann die Stille zum überwältigenden

Erlebnis werden — weit, weit drunten in
der Ebene das flutende Leben und darüber der
blaue Himmel mit seinem ewigen Schweigen.

Ein Ort hört nicht auf still zu sein, wenn irgend
etwas zu hören ist. Das Plätschern einer Quelle,
eines Bächleins, eines Brunnens oder einer
Fontäne, das Singen und Zwitschern der Vögel,
das ferne Läuten einer Glocke vermindern
oder zerstören den Eindruck der Stille nicht,
sondern steigern ihn noch. Nur Dinge, die nicht
zur Sache gehören, werden als störende
Nebengeräusche und somit als Lärm empfunden.

Ein stiller Mensch
Von einem Menschen sagt man, er sei still, wenn
er sich nicht ungebührlich vordrängt, wenn er
seine Stimme mässigt und seine Leidenschaften
zügelt. Der stille Mensch überlegt, bevor er
spricht — plant, bevor er handelt. Er ist
zurückhaltend im Urteil, schwört nicht auf den
dernier cri und stellt nicht alles auf den Kopf.
Er ist nicht voreilig im Versprechen, aber was
er versprochen, führt er aus!

Stille
steht also im Gegensatz zu Lärm, Hetze,
Leidenschaftlichkeit und Chaos. Stille ist Ruhe,
Friede, Harmonie, gebändigte Kraft und
beherrschte Gewalt. Stille klärt, bereichert und
beglückt!

Die Stille klärt

Hast Du es nicht selbst schon erfahren, dass

man in einem Rudel tobender Radaubrüder die
eigene Stimme nicht mehr hört und kein
vernünftiges Wort reden kann. Und wie man nur
in der Stille zu sich selber kommen kann, so
kann man sich auch nur in der Einsamkeit
wahrhaft besinnen. Und das in vielfacher
Hinsicht.

Sinn des Lebens
Zunächst einmal so verstanden, dass man sich
Klarheit verschafft über die grundlegendsten



x5

Fragen des menschlichen Lebens, über das woher

und wozu. Woher komme ich und wohin
gehe ich? Was geschieht mit mir nach dem Tod?
Will der Mensch wirklich seiner Wesensbestimmung

als vernunftbegabtes Lebewesen
nachkommen, so muss er unbedingt auf diese
elementarsten Fragen eine Antwort finden,
sonst vegetiert er höchstens als ein hochgezüchtetes

Tier dahin, indem er seine Intelligenz in
den Dienst seiner vegetativen und sensitiven
Bedürfnisse stellt. Schrecklich! Dass ein solches
Regime auf die Dauer zur Katastrophe führen
muss, zeigen gerade die modernen Wohlfahrtsstaaten,

die eindeutig die höchsten Selbstmordziffern

aufweisen!

Standortbestimmung
Man wird es einem Jungen in den Flegeljahren
nicht allzu sehr verübeln, wenn er bisweilen
den Überschuss seiner aufbrechenden Vitalität
im «Unsinnmachen» abreagiert, aber wenn er
für Besinnung in keiner Weise zugänglich ist,
wird er niemals reif und mündig, mag er dann
beim Kugelstossen oder im Boxring noch so
viele Lorbeeren holen.
Wir sind soviel Mensch, als wir uns selbst in
den Griff bekommen und in den Beziehungen
zu Gott und den Menschen den richtigen Standort

finden.

Geduld
Einen verknoteten Strick kannst Du nicht
lösen, wenn Du in blinder Wut an den beiden
Enden zerrst. Wer einen Knäuel Garn entwirren

will, erreicht gar nichts, wenn er nervös
darin herumstochert. Da helfen nur Geduld
und ruhige Überlegung.

Überlegung
Was uns im Leben müde macht, ist nicht so
sehr die Arbeit und verbrauchte Muskelkraft.
Vielmehr sind wir am Abend so müde, mürbe
und zerschlagen, weil es im Verlauf des Tages
hier eine «Wirriete» und dort einen «Mais» ge¬

geben hat. Auch da hilft blindes Wüten und
Dreinschlagen wenig.
Im Gegenteil. Die Dinge werden in dem Mass
schlimmer, als wir uns auf die festgefahrenen
Positionen versteifen!
Da gibt es nur eines: still werden und sich
besinnen. Einmal ruhig überlegen, wie die Fäden
laufen. Zunächst einmal schonungslos untersuchen,

wo Du selber «über die Schnur gehauen»
— wo Du unbefugt die Grenzen überschritten
und Stoppsignale überrannt hast.

Wertvolle Erkenntnis
Du wirst bald erkennen, dass Zusammenstösse
sich am meisten dort ereignen, wo die Menschen
kopflos vorgehen; wo man spricht, ohne vorher

zu denken — wo man handelt, ohne vorher

zu überlegen und zu planen. Vielleicht
kommt aber in der abendlichen Rückschau
noch Schlimmeres zum Vorschein, nämlich dass

Du Böses getan hast aus klarer Erkenntnis und
vorbedachtem Tun, dass Du gehandelt hast aus
böser Begierlichkeit oder gar aus Hass. Du hast
Dir Blicke oder Berührungen gestattet, um
unerlaubte Lust zu befriedigen; Du hast Menschen
weh getan, die Dir aus irgendeinem Grund auf
die Nerven gehen. So bist Du vor Gott und den
Menschen schuldig geworden.

Umdenken und heilen
Das zu erkennen, tut zunächst weh. Niemand
hört gern, dass er krank sei. Aber wenn zur
rechten Zeit die richtige Diagnose gestellt
wird, lässt sich das Unheil kurieren. Was Du
heute falsch gemacht, kannst Du vielleicht
morgen schon korrigieren. Aber auch dazu
braucht es Stille, Geduld und ruhige
Überlegung.

Du und die andern
Vielleicht hast Du in einer Aufwallung des
Zornes bittere Worte ausgesprochen, die sich
wie vergiftete Pfeile in das Flerz des

Beschimpften bohrten oder Du hast unbedacht



16

Dinge ausgeplaudert, die Du hättest verschweigen

müssen. Bei berechtigter Rüge bist Du
unklug vorgegangen — Du hast nicht das rechte
Wort zur rechten Zeit gesagt. Vielleicht hast du
auch Bitterkeit verursacht, weil Du geschwiegen
hast, wo man mit Recht von Dir ein Wort des

Dankes, des Trostes, des Lobes oder der
Anerkennung hätte erwarten dürfen.

Wohltat der Stille
Dies alles und vieles mehr beweist, wie notwendig

der Mensch der Stille bedarf, um Zeit zu
gewinnen für ruhiges Überlegen und kluges
Vorgehen. Und noch mehr tut ihm Stille not,
um all das Unheil wieder gut zu machen, das er
angerichtet hat, wenn er unbeherrscht, unüberlegt

und vorlaut vorgegangen ist. Ein paar
stille Augenblicke am Abend werden wie die
behutsamen Hände eines guten Arztes die Wunden

der Seele aufdecken, reinigen und verbinden.

In der aufrichtigen Reue versöhnst Du
Dich mit Gott. Das kostbare Blut des göttlichen
Lammes wird Dich erlösen und Deinen Vorsätzen,

die Du so konkret als möglich formulierst,
Kraft und Bestand verleihen.

Die Stille bereichert

Wie es in der Natur einen Wechsel von Tag
und Nacht gibt, so kann auch der Mensch nicht
pausenlos arbeiten. Seine Kräfte sind nicht
unbegrenzt. Sie bedürfen in bestimmten Intervallen

der Erneuerung. Darum ist die Erholung
eine ernste Pflicht gegen uns selbst und gegenüber

denen, für die wir arbeiten und
Verantwortung tragen.

Eine Fünfminutenpredigt
über den Schlaf war kürzlich in einer Zeitung
zu lesen: «Wenn das Schreiben, Rechnen und
Reisen mit Hilfe der Technik jetzt viel schneller

geht, müsste doch auch dem zeitraubenden
Schlaf beizukommen sein. Den Versuch, ihn zu
,überwinden' machen wir oft genug. An wie
vielen Vormittagen erklären wir, zwar gut
geschlafen zu haben, nur eben viel zu kurz. Der
Osten hat aus dem kurzen Schlaf sogar ein Po-
litikum gemacht: Es gehen Produktionsstunden
verloren, wenn du zu lange schläfst. Darum:
Schlaf schneller, Genosse!
Ich bin gegen diese Parole, und zwar nicht nur
deshalb, weil sie kommunistisch ist. Sie taugt
auch im Westen nichts. Denn jeder braucht
seinen Schlaf, und wer tagsüber in modernen
Arbeitsmethoden eingespannt war, braucht
deshalb nicht weniger, sondern eher mehr Stunden
Ruhe. Mancher Verschleiss des Menschen wäre
besser auszugleichen, würde dieser rechtzeitig
und seelisch ausgewogen zur Ruhe gehen. Insofern

hat der Schlaf auch etwas mit dem fünften

Gebot zu tun. Und wenn sich jemand eine

angemessene Schlafenszeit zur Gewissensfrage
macht, ist er bestimmt noch kein Skrupulant.
Raubt uns der Schlaf denn nun wirklich so viel
Zeit? An wie vielen Tagen sitzen wir, wenn die
Nacht zu kurz war, müde herum! Die Arbeit
will nicht weitergehen. Man rechnet falsch,
übersieht beachtenswerte Gesichtspunkte.
Vielleicht hätte ein wacher, ausgeschlafener Mensch
die Arbeit in der halben Zeit getan.
Der Zeitgewinn kann hier auch gar nicht der
einzige Gesichtspunkt sein. Da erhebt sich einer
am Morgen noch schlaftrunken, hetzt beim
Rasieren und Frühstück. Genauso kommt er zur
Arbeitsstätte. Unwirsch ist er natürlich, und
jede Kleinigkeit regt ihn auf. Der Morgengruss
für die Familie war mürrisch genug, und der
Gruss an Gott fiel aus. Ich kann mir das alles
auch anders vorstellen. Muss ich es Ihnen
ausmalen? So wie wir uns morgens unseren
Vorgesetzten wünschen, müssen wir selber sein:





i8

frisch, neu, aufnahmefähig, ein ausgeruhter,
harmonischer Mensch. Von dem, was uns am
Vortag noch geärgert hatte, haben wir Abstand
gewonnen. Über vieles, was uns am Abend noch
ungelöst schien, sehen wir jetzt schon klarer.

Eine ruhige Nacht gleicht vieles aus.
Zum Schlafengehen sollten Sie sich Zeit
nehmen. Schalten Sie Ihr Fernsehgerät rechtzeitig
aus und überladen Sie sich zu so später Stunde
nicht noch mit neuen Problemen! Es gibt leider
genug Menschen, die vor Schmerz und Leid
nachts keine Ruhe finden. Sie sollten ihre Zahl
nicht künstlich vermehren.
Das Problem des ausgeruhten Aufstehens wird
in sehr vielen Fällen mit dem frühzeitigen
Zubettgehen gelöst. Und die Ruhe der Nacht ist
auch davon abhängig, dass Sie den Abend
ruhig ausklingen lassen. Vergessen Sie nicht:
Bevor Sie so müde sind, dass Sie kaum noch einen
Gedanken fassen können, sagen Sie auch Ihrem
Gott und Vater ein gutes Wort» («Mann in der
Zeit», April 1962).
Diese Kurzpredigt zeigt deutlich genug, dass
der Schlaf nicht nur in physischer Hinsicht
schöpferische Stille bedeutet, sondern den
Menschen in seiner Ganzheit in wunderbarer
Weise regeneriert und bereichert. Nicht
umsonst spricht ein alter Hymnus von der soporis
gratia — von der Gnade des Schlafes!

Von der Sabbatruhe Gottes
Wenn der Mensch als Ebenbild Gottes erschaffen

wurde, so darf er Gott nicht bloss in seinem
Wirken nach aussen gleichen, dann muss er
auch das Ruhen Gottes nachahmen. «Sechs
Tage sollst du arbeiten und alle deine
Geschäfte verrichten. Doch der siebente Tag ist
ein Ruhetag für den Herrn, deinen Gott...
denn in sechs Tagen hat der Herr den Himmel,
die Erde, das Meer und alles, was sich darauf
befindet, erschaffen; doch am siebenten Tag
ruhte er. Darum segnete der Herr den Sabbat
und erklärte ihn für heilig» (Exodus 20, 9—11).

Bedeutung der Sonntagsruhe
Leider ist der moderne Mensch so eingestellt,
dass er auch in der Freizeit Betrieb machen will.
Folge davon: der Sonntag — von Gott gedacht
als Tag heiliger und heiligender Ruhe, geplant
als Tag schöpferischer Musse, wird noch
anstrengender als der Werktag. Das geflügelte
Wort vom «blauen Montag» ist leider nicht aus
der Luft gegriffen. Statt das übliche
Wochenprogramm erholt und neu gestärkt wieder
aufzunehmen, beginnt der Sonntagsschänder am
Montag seine Arbeit körperlich und seelisch
gefoltert und zerschlagen. Das geht vielleicht ein
paar Jahre, aber dann ist plötzlich «ex»! Einen
solchen Raubbau hält auf die Dauer die stärkste

Natur nicht aus!

Warum soviel Angst vor der Stille?
Furcht vor Langeweile? Fatales Missverständnis!

Stille bedeutet um Gottes willen doch nicht
Nichtstun und Musse nicht Faulenzen! Erst in
der Stille entdeckst Du die wahre Schönheit
der Dinge und des Lebens!
Stille bereichert. Ach, wie vieles geht im Lärm
unter und wird vom Motorengeratter des
modernen Verkehrs und Fabrikbetriebs aufgefressen.

Um in einer Stadt das Plätschern einer
Fontäne zu hören, müsste man schon die frühen
Morgenstunden abwarten. Vielleicht beginnst
Du zu grinsen: das Plätschern eines Brunnens?
Was ist denn schon dabei. Vorsicht! Höre, was
ein Dichter dabei beobachtet und auszusagen
weiss:

«Aufsteigt der Strahl und fallend giesst
Er voll der Marmorschale Rund,
Die, sich verschleiernd, überfliesst
In einer zweiten Schale Grund;
Die zweite gibt, sie wird zu reich,
der dritten wallend ihre Flut,
Und jede nimmt und gibt zugleich
Und strömt und ruht.»

(Conrad Ferdinand Meyer)



J9

So wie der Dichter kann man aber die Dinge
nur erleben, wenn man sie mit den Augen und
Ohren des Herzens sieht und hört. Die Sinne
der Seele jedoch öffnen sich nur in der Stille.

Es ist kein Zeitverlust
dem Glockengeläute am Samstagabend zu
lauschen. Wie wichtig ist diese klingende
Botschaft zur Einstimmung des Herrentages. Es ist
kein Zeitverlust, wohl aber eine seelische
Erhebung, einen Sonnenaufgang mit besinnlichem
Herzen auf sich wirken zu lassen, die funkelnde
Pracht des nächtlichen Sternenhimmels zu
bewundern, sich an Blumen und Vögeln zu
freuen.

Einen köstlichen Burgunder
stürzt man nicht in einem Zug hinunter. Man
schlürft ihn bedächtig und dankbar aus einem
schön geformten Kelchglas — in kleinen
Schlücken, und lobt das Land, wo solche Reben
reifen. Noch viel mehr muss man sich Zeit
nehmen, für die Betrachtung eines Kunstwerkes,
gleichviel ob es sich um ein Gedicht, um eine
Symphonie, ein Gemälde oder eine Plastik
handle. Echte Kunstwerke muss man erobern.
Man bekommt sie nicht mühelos in den Blick.
Man muss still werden vor ihnen in der reinen
Empfänglichkeit einer kindlichen Seele, dann
werden sie uns bereichern und glücklich
machen!

Stille beglückt

In der Stille bekommt der Tag ein Antlitz, wird
er Weg mit Ziel und Richtung, im Betrieb
hingegen wird er zu einem Fetzen Zeit, der uns
selbst zerknittert und zerfetzt. Wie beglückend
es ist, wenn der Tag aus der Stille geboren und

gestaltet wird und wieder in heilige Stille vor
Gott einmündet, das soll uns Romano Guardini
sagen:

Der Morgen
«Das Antlitz des Morgens leuchtet vor allen
Stunden stark und hell. Es ist ein Anfang. Das
Geheimnis der Geburt erneuert sich an jedem
Morgen. Wir kommen aus dem Schlaf, darin
unser Leben sich verjüngt, und spüren klar und
stark: ,Ich lebe! Ich bin'. Und dies durchlebte
Sein wird Gebet. Es wendet sich zu ihm, von
dem es kommt: ,Gott, Du hast mich erschaffen;
ich danke Dir, dass ich lebe. Ich danke Dir für
alles, was ich habe und bin.' Und das neue
Leben spürt seine Kraft und drängt zur Tat. So
kehrt es sich zum kommenden Tage und seinen
Aufgaben: Zu Gebet wird auch dies: ,Herr, in
Deinem Namen und in Deiner Kraft beginne
ich den Tag. Er soll ein Werk sein für Dich!'
Das ist die heilige Stunde des Morgens. Das
Leben erwacht. Tief seines Daseins inne, bringt es

Gott den reinen Dank des Geschöpfes dar. Es
erhebt sich zu neuem Schaffen und wendet sich
dem Tagwerk zu, von Gott herkommend und
in Gottes Kraft.
Siehst Du, wie viel von der ersten Stunde des

Tages abhängt? Sie ist sein Anfang. Man kann
ihn auch ohne Anfang beginnen, gedankenlos,
willenlos in ihn hineingleiten. Das ist dann
überhaupt kein Tag, sondern ein Fetzen Zeit,
ohne Sinn noch Angesicht. Ein Tag ist aber ein
Weg; er will Richtung. Ein Tag ist ein Werk;
das fordert klaren Willen. Ein Tag ist dein ganzes

Leben. Dein Leben ist wie ein Tag. Das will
aber ein Antlitz.
Wille und Richtung und klares, zu Gott schauendes

Anlitz, das alles schafft der Morgen.»

Der Abend
«Auch er hat sein Geheimnis : das des Todes. Der
Tag geht zu Ende; der Mensch rüstet sich, in
das Schweigen des Schlafes einzugehen
Abendstunde ist die Stunde des Vollendens.



20

Wir stehen vor Gott, ahnend, dass wir einst von
Angesicht zu Angesicht, zur letzten
Verantwortung, vor ihm stehen werden. Wir fühlen,
was in dem Worte liegt: ,Es ist geschehen'. Das
Gute; das Böse; Verlieren und Vergeuden. Wir
stellen uns zu Gott, zu Ihm, ,dem alles lebt',
Vergangenes wie Zukünftiges, und der selbst
Verlorenes dem Reuigen wiederschenken kann.
Und vor ihm geben wir dem Tag sein endgültiges

Antlitz. Was darin nicht recht war, erfasst
die Reue und denkt es um; was gut gewesen,
davon tut demütig aufrichtiger Dank alle
Eitelkeit ab. Und alles Ungewisse, alles
Unzulängliche, Arme und Trübe taucht rückhaltloses
Vertrauen in Gottes allmächtige Liebe.»

Die Mittagsstunde
«Zwischen Anheben und Untergang, auf der
Scheitelhöhe des Tages, atmet ein kurzer,
wundersamer Augenblick: Die Tagesmitte. Da
schaut das Leben nicht in die Zukunft, denn es

drängt nicht voran. Das Absinken hat noch
nicht begonnen, so sieht es noch nicht ins
Vergangene zurück. Es steht, aber nicht müde;
noch aller Kraft des Laufens voll ist dieses
Stehen. Es steht in reiner Gegenwart. Und sein
Blick geht ins Weite — nein, er geht überhaupt
nicht in Raum und Zeit: Er geht in die Ewigkeit.

Wie ist der Augenblick des Mittags so tief! In
der Stadt spürst du ihn nicht, wo alles lärmt,
wo kein Schweigen ist und kein Innehalten.
Aber geh hinaus, durch die Kornfelder, oder
auf die stille Heide im Sommer, wenn die
Sonne im Scheitel steht, und die Weite glüht —
wie wird dir dann alles so tief! Du stehst, und
alle Zeit versinkt. Die Ewigkeit schaut dich
an. In alle Stunden spricht die Ewigkeit, aber
dem Mittag ist sie Nachbar. Da wartet die Zeit
und tut sich auf. Der Mittag ist reine Gegenwart,

die Fülle des Tages.
Fülle des Tages. Nähe der Ewigkeit.. Warten

und offen sein Fern her tönt die Glocke
zum Engel des Herrn Sie spricht in den

schweigenden Mittag das lösende Wort: ,1m
Anfang war das Wort, und das Wort war bei
Gott, und Gott war das Wort...'
Unser ganzes Leben sollte der Ewigkeit Nachbar

sein. Immer sollte in uns die Stille sein, die
nach der Ewigkeit hin offen steht und horcht.
Aber das Leben ist laut und überschreit sie. So
sollen wir wenigstens in der geweihten Mittagsstunde

im ,Engel des Herrn' innehalten,
wegschieben, was sich herandrängt, stille stehen
und auf das Geheimnis horchen, darin ,das
ewige Wort, als alles in tiefem Schweigen lag,
vom königlichen Thron herabstieg'; einmal in
äusserem geschichtlichen Geschehen, aber
immer aufs neue in jeder Seele. Und wie kann man
sich in diesem Augenblick der Stille so tief eins
wissen mit den andern draussen, die in der
gleichen Stille stehen! Wie kann man so tiefe
Gemeinschaft haben, hinausgrüssen, hinaussegnen

...»

Stille als Mysterium.

Am tiefsten erlebt der Mensch die Stille, wenn
er sie als ein Ruhen in Gott verkostet, denn
Stille in ihrer letzten und eigentlichen Tiefe
kann man nur erfahren in der Begegnung mit
dem Allerhöchsten. Und dies in zweifacher
Hinsicht: Stille als Vorbereitung zum Beten
und Stille als Höhepunkt des Gebetes.

Sammlung
Gebet ohne Sammlung ist nicht denkbar. Beten
heisst ja, das Herz zu Gott erheben, das Antlitz

Gottes suchen, mit Ihm ins Gespräch kommen.

Soll sich aber eine wirkliche Begegnung
ereignen, muss der Betende vorerst zu sich selber

kommen. Das ist — wie die Erfahrung
zeigt — gar nicht so einfach. Das Leben mit
seinen Freuden, Leiden, Sorgen und Aufgaben



Die Stille öffnet
uns den Blick
für die schlichte
Schönheit der
alltäglichen Dinge



22

verstrickt uns in vielfältiger Weise in ein ganzes

Netz von Beziehungen zu Dingen und
Menschen. Es zerstreut und zersplittert unsere Kräfte
und nimmt unsern Verstand, unsern Willen,
unser Herz, unser Streben und Sehnen in
Beschlag.

Der Mensch ist keine Maschine,
die man mit einem Hebelgriff ein- und
ausschalten kann. Das Beten ist überdies eine Gnade,

über die man nicht ohne weiteres verfügt.
Man kann sich dafür öffnen und zurüsten, aber
es bleibt Gott unbenommen, sich mitzuteilen
oder zu verweigern — wie es Ihm beliebt.
Immerhin hegen die Theologen die gut begründete
Ansicht, dass Gott demjenigen, der tut, was in
seinen Kräften liegt, die Gnade nicht verwehrt.

Der heilige Raum
Da der Mensch aus Leib und Seele besteht, wird
er ausserordentlich stark vom Milieu her
geprägt. Es liegt daher auf der Hand, dass ein stiller

Ort oder ein heiliger Raum (Kirche,
Kapelle, Herrgottswinkel) ihn leichter zum Beten
einstimmen, obwohl Gott überall (also auch auf
der Strasse, im Hotel, am Badestrand) zugegen
ist. Je mehr äussere, vor allem störende
Sinneseindrücke zurücktreten, um so schneller
konzentriert sich in der Regel die Seele auf Gott.

Innerlich anwesend sein

Wichtiger aber und eigentlich entscheidend ist
die innere Stille. Der Beter muss vor allem
innerlich anwesend sein. Man kann nämlich sehr
wohl bei tadelloser äusserer Sammlung mit der
Närrin Phantasie auf tausend Seitenwegen
herumzigeunern. Ertappen wir uns dabei und lassen

es trotzdem nicht bleiben, haben wir durch
freiwillige Zerstreuung gesündigt und Gott
durch Heuchelei und Ehrfurchtslosigkeit beleidigt.

Kämpfen wir hingegen dieses weitverbreitete
Übel an, so haben wir gut gebetet, auch

wenn sich der Erfolg nicht im gewünschten
Masse einstellt. Denn schon der ernsthafte

Wille, recht zu beten, ist Gebet und echter
Gottesdienst.

Die wesentliche Stille
besteht darin, dass wir in uns alles zum Schweigen

bringen, was sich störend zwischen Gott
und die Seele schiebt. Ist das Herz rein geworden

von aller Sünde und von jeder unstatthaften
Bindung an das Geschöpfliche, beginnt das

Gebet einzumünden in den stummen Jubel der
Gottesminne, wo Gott, der als der ganz Andere
alles irdische Sinnen und Denken übersteigt,
sich der Seele so überwältigend offenbart, dass
alle Worte versagen. «Erhebet die redelose
Stimme eurer Herzenswonne und schüttet aus
vor Ihm die Fülle eurer Freuden. Und wenn
dieses Wenige erquickender Ahnung unser Herz
schon erfüllt, welch ein Ausbruch wird es sein
in der Zeit der Sättigung! Was wird erst sein,
wenn an uns, von allem Sündenelend Erlösten,
das geschieht, was der Psalm verheisst: ,Der in
der Güter Fülle sättigt deine Sehnsucht'!»
(Augustinus).

Selig, wer vom Licht des Heiligen Geistes
erhellt und von Seiner Liebe entflammt in und
mit Christus zu Gott rufen darf: Abba — Vater!

Wer im Gebet das unendliche Entzücken
des Vaters an seinem vielgeliebten Sohn und in
der Glut des Heiligen Geistes die Leidenschaft
des Sohnes für die Ehre des Vaters verkostet,
der hat das innerste Mysterium der Stille
gefunden!

Wo kann ich sie finden?

Ein altes Lied
Wie man immer Zeit findet für das, was man
gerne tut, so wird bestimmt auch Stille erhältlich

sein, wenn man sie sucht. Mag sein, dass
Du in der Arbeitszeit dem Lärm nicht entrin-



23

nen kannst, sicher aber wird es Dir möglich
sein, in der Freizeit lärmende Vergnügen zu
meiden.

In den Wald statt ins Wirtshaus
Die Natur hält — Gott sei es gedankt — auch
heute noch Reserven wohltuender Stille bereit.
Wie erfrischend ist eine Wanderung durch
Wald und Feld im bunten Spiel der Jahreszeiten.

Wieviel gibt es da noch zu entdecken —
überall hat Gott die Spuren seiner Allmacht,
Weisheit und Güte hinterlassen.

Oasen der Stille
sind unsere Gotteshäuser. Vielleicht führt Dich
der Weg zur Arbeit an einer Kirche vorbei.
Warum nicht eintreten zu einer kurzen Anbetung?

Vor dem Herrn, dem wir leben und sterben,

still werden, alles in seine gütigen Hände
legen — wie gut tut das dem unruhvollen Herzen.

Und sind wir erst innerlich ruhig und
geordnet, werden wir die uns gestellten Aufgaben
mit doppeltem Schwung meistern können!

Ist in der Nähe ein Kloster,
dann nimm Dir Zeit, ab und zu dem Chorgebet
der Mönche beizuwohnen. Wenn Dir dabei
etwas vom Geheimnis der betenden Kirche und
ein wenig von der Schönheit des gregorianischen

Chorals aufgeht, dann hast Du eine neue
Welt entdeckt, die Dich innerlich sehr bereichert

und tief beglückt.

Mach aus dem Zimmer eine Zelle
«Alles Unglück kommt daher, dass der Mensch
nicht in seinem Zimmer bleiben kann» (Blaise
Pascal)! Wie herrlich am Abend im Schein der
stilvollen Stehlampe nach einem besinnlichen
Buch zu greifen. Zum Schluss eine schöne
Schallplatte aus Deiner Sammlung, die Du
sorgfältig angelegt hast. Die Technik ermöglicht

uns heute in den vier Wänden des eigenen
Zimmers Feierstunden, wie man sie früher nur
in grossen Kulturzentren erleben konnte.

Die wesentliche Zelle
ist die Klause des eigenen Herzens. Wenn Du
die störenden Nebengeräusche der Sünde und
aller trotzigen Auflehnung gegen Gottes
Anordnung ausschaltest, dann hast Du immer und
überall Stille — dann kannst Du selbst im
Jahrmarkttreiben der lauten Welt gesammelt und
andächtig beten. Glücklich, wer diese Stille
gefunden!


	Die Stille

