
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 9

Artikel: Von mancherlei Bildung II : anspruchslose Gedanken zu einem
anspruchsvollen Thema

Autor: Ehret, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von mancherlei Bildung II
Anspruchslose Gedanken zu einem anspruchsvollen Thema

V.

Ihrem Wesen nach ist die Bildung zwar eine rein geistige Form; doch
spiegelt sie sich auch in der körperlichen Erscheinung des Menschen. Dabei

vermag all das, was seine Geistigkeit ausmacht, das Äussere so deutlich
zu prägen, dass man füglich mit Schiller wiederholen darf: «Es ist der
Geist, der sich den Körper baut.» Natürlich kann auch die stärkste
innere Kraft keinen Buckel glätten; aber sie bringt es doch fertig,
Missgestalt und Hässlichkeit so zu überstrahlen, dass man das Krumme und
Garstige kaum mehr gewahrt. Kierkegaard, Beethoven, Bruckner und
Schiller selbst hatten zusammen mit Hunderten ähnlicher Geister alle ihre
Gebrechen; doch wer achtete ihrer noch, wenn uns ihr Genius wie ein
Traumbild beglückte? Von Pestalozzi meinte sogar seine Frau, er schaue

aus wie ein «Greuel»; aber welche Güte brach aus seinem Blick! Auch
Berdjajew stiess zuerst alle ab, wenn er während des Vortrages immer die

Lippen ableckte; und doch empfand man das Widerliche nicht mehr,
sobald seine Gedanken uns packten. Bildung überstrahlt alles.
Als beseelte Innerlichkeit lässt sie uns nicht nur körperliche Gebrechen

vergessen, sie bringt es auch fertig, das Gebaren des Menschen zu formen,
und zwar so, dass er uns durch seine liebenswürdige, vornehme und ebenso

bescheidene wie geistvolle Art einfach bezwingt. Ein nobles Beispiel
dafür ist jener Eugen von Savoyen, der sich selbst am heiklen Wiener Hof
durchsetzte, obwohl er dort zuerst als armer Schlucker und kränklicher
Fremdling, der überdies gar kein Adonis war, ganz im Schatten stand.
Aber wer hätte sich — Kriegsgurgeln und Kriecherseelen ausgenommen —
auf die Dauer dem Zauber seiner Persönlichkeit entziehen können? So
nahm schliesslich seine ganze Umgebung seinen Charakter an, selbst der
Stein des Schlosses Belvedere, das sich der edle Ritter erbaute. —
Ein wahrhaft gebildeter Mensch ist immer ein Adeliger, auch wenn er
nicht im Gothaer Hofkalender steht; verkörpert er doch wirklich das,
was die Bezeichnung gentleman ursprünglich meinte — einen Edelmann,
den innerer Wert mehr kennzeichnete als äusseres Ansehen. Und zu finden
ist er überall, denn Bildung ist durchaus nicht das Kennwort für eine
bestimmte Hautfarbe oder für eine «gehobene» Klasse und ist darum auch
keineswegs eine Zacke in einer Krone oder eine Goldschnur um ein
Aktienpaket.

227



VI.

Einem solchen Menschen muss man kein Benehmen beibringen, wird er
doch seinen Lebensstil von innen heraus gestalten und deshalb seine
Umgangsformen auch nicht ihretwegen pflegen. Er wird also kein wandelnder

Knigge sein, der sich nach Vorschrift bewegt und Manieren herauskehrt.

Zwar nichts gegen den «Knigge»; gibt es doch auch eine gesellschaftliche
Kultur, die wir schon aus Achtung gegenüber anderen und sich selber
fördern sollen. Wir verstehen es also, wenn Feinfühlige das, was zum
guten Ton gehört, zu freundlicher Beachtung zusammenfassen, wie es
eben seinerzeit jener Freiherr von Knigge getan hat. Doch sollten wir
nicht vergessen, dass auf Regeln abgezogene Wohlanständigkeit nie die
Herzensgüte und jene benediktinische Gesittung ersetzen können, die
als Zeichen echter Nächstenliebe selbst noch den Rauhsten als Mitbruder
achten.
Daraus ergibt sich zwangsläufig, dass rassen-, klassen- und kassenstolze
«Knigges», wie wir sie z.B.als Offizierskodex oder als Studentencomment
kennen, unerfreuliche Erscheinungen sind. Unerfreulich, weil sie einen
Teil der Gesellschaft noch stärker vom Ganzen absondern, das sie nach
dem horazischen Satz «Odi profanum valgus» als Nebensache abtun,
derweilen sie für sich eine Sonderstellung beanspruchen. Offiziere stehender
Heere massen sich dann gerne an, in ihrer eigenen Welt auch nach eigener
Moral leben (und im Duell auch töten) zu können. — Auch der Comment
der Studenten verführt leicht zu Kastengeist und akademischer
Aufgeblasenheit; denn was ist er anderes als preussischer Drill, der bestimmte
studentische Kreise mit (meist alkoholisiertem) Absolutismus ebenso zak-
kig wie seelenlos herumkommandiert? Dieser Comment ist darum nur
noch in den Punkten vertretbar, wo er jugendliche Formlosigkeit bändigt
und einen Frohsinn aufleben lässt, der aus dem Herzen (nicht aus dem

Fasse) strömt.
Der Gebildete bestimmt darum seine Lebensart nicht nach Anstands-
büchern und ist so auch nicht der Sklave einer Etikette. Er lässt vielmehr
Herz und Seele sprechen, die von sich aus erspüren, was wir unserer Umwelt

schuldig sind. (Was natürlich den «Knigge» als praktische Stütze des

Taktes nicht ausschliesst.) Im übrigen ist der Gebildete sein eigener
Knigge.
Alles in allem genommen, offenbart sich Bildung als ein geistig-seelischer
Reichtum, der sich auch die ihm gemässe äussere Form schafft, wodurch
sie zu einer wahren Kostbarkeit wird.

VII.

Eine solche Kostbarkeit verpflichtet. Wenn wir vielmal Gütern
nachjagen, die ihr nicht einmal bis ans Knie reichen, wie müssten wir uns da
um sie bemühen! Aber ist es in Wirklichkeit nicht so, dass wir uns meist
nur mit dem Schulstoff von gestern begnügen, den wir nach Lust und

228



Laune mit dem anreichern, was uns Fernsehen, Radio, Illustrierte und

Zeitung bequem in die Stube tragen? Kein Wort gegen den Nutzen, der

uns auch aus diesen Quellen zufHessen kann! Aber erreicht uns vieles

davon nicht so zufällig und so grotesk gemixt — Stadionsgeheul auf

Sonntagsbesinnung — dass dies alles uns doch mehr verwirrt als entwirrt?
Wie viele haben da noch die Kraft, sich zur Zeitschrift, zum Buch, zur
Volkshochschule, zur «Christlichen Kultur», zum Sozialen Seminar und

überhaupt zur Weiterbildung aufzuraffen? Ersparen wir uns die

Antwort, bleiben doch nur allzu viele in dem kunterbunten Vielerlei stekken,

das in chaotischer Fülle in unser Heim eindringt. Dabei fehlt es

dem, was da an uns vorüberhuscht und vorbeiflimmert, durchaus nicht

an Wert und Schönheit, so dass wir dem Funk- und Röhrenspuk das

meiste doch wieder verzeihen. Aber ergibt sich gesamthaft daraus nicht
doch nur eine Halbbildung, die schlimmer ist als gar keine? «Haben die

Menschen eine ,Bildung'», spottete schon vor 250 Jahren Vauvenargues,
«sie wissen von allem gerade so viel, um verkehrt darüber reden zu

können». Was würde er zum «Bildungscocktail» sagen, der heute — selbst in

Hörsälen und Salons — kredenzt wird? Sind sie darum so selten, die

Familien, in denen er die Ausbildung, sie die Einbildung, aber keines eine

wirkliche Bildung besitzt?
Das alles klingt nicht gerade schmeichelhaft, musste aber gesagt werden,

um nicht den Irrtum aufkommen zu lassen, man könne jetzt die Bildung
von den Massenmedien beziehen. Gewiss bringen sie vieles, was auch

bildet; aber es dürfte uns doch klar sein, dass man Bildung niemals als

fertiges Kulturgut von irgendwoher übernehmen kann. Deshalb ist auch

die Konzessionsgebühr kein Lieferschein dafür. Die Bildung ist immer

unser ureigenes Werk — ein solches, das durch Sichten, Werten und
Einordnen des Wertvollen in das Ganze unserer Persönlichkeit diese auch

wirklich bereichert. Wir dürfen also nicht wahllos übernehmen, was da

an uns herangetragen wird; wir müssen den Mut zum Nein aufbringen,

wenn man aus uns eine Kioskauslage machen will.

VIII.

Zur Ehre der Bildungsbeflissenen sei unterstrichen, dass sich viele
versagen möchten, es schliesslich aber doch nicht wagen, weil sie von einer

ganz bestimmten Art Halbgebildeter daran gehindert — von jenen
Intelligenzlern nämlich, die im Glänze akademischer Titel ganze Wälzer
herausgeben und darum oft als Leuchten der Wissenschaft angestaunt werden.

Leider sind die Vertrauensseligen einem Schein erlegen; denn es

handelt sich ja vielfach gar nicht um Kenner, sondern lediglich um
Vertreter einer gewissen akademischen Halbwelt.
Ein bissiger Ausdruck. Aber er drängt sich unwillkürlich auf, wenn man
diesen Rede- und Schreibebetrieb durchschaut. Zuerst einmal greifen
diese llhetoren und Autoren oft viel zu hoch und sind darum ihrer Aufgabe

kaum gewachsen. Das wissen sie wohl, folgen aber aus Ehr- oder
Gewinnsucht der Stimme ihres Gewissens nicht und werfen, um ihre

229



Schwäche zu verbergen, den Mantel der Pseudo-Wissenschaftlichkeit
um sich, was am besten mit Hilfe einer grosspurig daherredenden Sprache
gelingt.
Diese braucht mit Vorliebe das Hauptwort — das gibt Gewicht. Dabei
zieht sie den abstrakten Ausdruck vor — das gibt Höhe. Diesen Begriff
selbst wieder bringt sie am liebsten als Fremdwort — das gibt Tiefe.
Womit das Fremdwort abstrakten Charakters zum Idealausdruck dieser
Schaumschlägerei wird. Der deutschsprachige Leser, der ja von Haus aus
stilistisch nicht verwöhnt ist, stutzt meist gar nicht, meint eher, bei so
viel gewichtigen Wörtern müsse sich schliesslich doch auch was denken
lassen. In seiner unkritischen Gutmütigkeit übersieht er auch die falschen
Bilder, die hinkenden Vergleiche samt den übrigen Schnitzern, mit denen
diese sich aufplusternde Stümperei auszeichnet.
Beispiele? In Hülle und Fülle, mitten aus unserem «geistigen» Leben heraus.

So ein Politiker: «Eine merkantilistische Europa-Konzeption ist
nicht akzeptabel.» Ein Musikkritiker: «Er liess die kleinste Nuance
transparent aufblühen und war der Musik ein adäquater Interpret.» Ein Lehrer:

«Seine Neologismen wirken wie Trompetenstösse, die unter die Haut
gehen.» Eine philosophierende Feder: «Das Enthülltsein des Seins ist als
solches seine tiefe Verhüllung.» Eine Schriftstellerin: «Innerhalb der
Entrückung gibt es nur noch eine Art zeitloser Integration.» — Auch wenn
man nicht beckmesserisch höhnen will und darum diese Auszüge in ihrem
Zusammenhange liest, erkennt man, dass sie auch da weder besser noch
klarer werden, wodurch sie ihre Verfasser zu Halbgebildeten stempeln,
die ihres unverdienten Ansehens wegen immer neue Halbgebildete
«heranbilden».

Der Schaden, den Bildungswillige dadurch nehmen, ist schlimm. Aber
noch schlimmer steht es mit der Wahrheit, wird sie doch durch so viel
Unvermögen und Geltungssucht, die sich überdies nur zu leicht mit
Rednereitelkeit und Autorenhochmut paaren, verdunkelt. Bei allem
Verständnis für die menschliche Unvollkommenheit müssen wir doch
unterstreichen, dass es unsere Sorge um die Wahrheit nicht beschwichtigen
kann, gilt doch auch hier das altgriechische Wort: «Sokrates ist mir lieb;
aber noch lieber ist mir die Wahrheit.» Und dies um so mehr, als uns, nach
einem Wort des Herrn, die Wahrheit, aber nur diese, frei macht (Joh. 8,

31/2)-
Doch mit einer Kritik der andern bleiben wir unter unserer Verantwortung;

weit wichtiger ist das eigene Streben nach Wahrheit und Klarheit.
Da dieses aber nur in der reinen Luft der wahren Bildung möglich ist,
wird diese nicht nur ein erstrebenswertes Gut, sondern geradezu zur
Pflicht.
Wie aber dieser Pflicht genügen?

Joseph Ehret

Diese Frage wird uns in der nächsten Nummer beschäftigen. — Weiter fragen wir uns
noch: Hat der Gebildete eine besondere Verpflichtung seinen Mitmenschen gegenüber?
— Gibt es auch so etwas wie eine «Herzensbildung»? — Kann es auch ein Analphabet
zu einer Bildung bringen?

230


	Von mancherlei Bildung II : anspruchslose Gedanken zu einem anspruchsvollen Thema

