
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 8

Artikel: Wie die erste Frucht des Konzils reif wurde

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die erste Frucht des Konzils reif wurde

Für das zweite Vatikanische Konzil war eine Traktandenliste mit 70
Geschäften vorgesehen. Gar bald aber musste man erkennen, dass eine
solche Riesenarbeit nicht in absehbarer Zeit bewältigt werden könnte, und
man begnügte sich schliesslich damit, 17 besonders zeitnahe Themen
auszuwählen. Das erste war die Liturgie.
Aus aller Welt waren Papst Johannes XXIII. Wünsche und Vorschläge
unterbreitet worden für eine Neugestaltung des amtlichen, von der Kirche
geregelten Gottesdienstes. Der Papst ernannte nun eine vorbereitendeKom-
mission und gab ihr den Auftrag, die hauptsächlichsten Normen und die
höheren Grundsätze für die liturgische Erneuerung auszuarbeiten. Dem
Konzil wollte man es überlassen, diesen Entwurf der Kommission zu
prüfen und allenfalls zu verbessern. Die einzelnen, genauen Vorschriften
für die Gottesdienstgestaltung sollte eine neue Kommission im Sinne des

Konzils später aufstellen.
Was für eine Unsumme von Arbeit die vorkonziliare Kommission zu
leisten hatte, kann man dem Umstand entnehmen, dass sie in 13 Unterkommissionen

aufgeteilt werden musste. Den einen wies man je ein bestimmtes

Sachgebiet zu, und andere hatten den Entwurf unter einem genauen
Gesichtspunkt, zum Beispiel dem theologisch-biblischen oder juristischen
zu überprüfen. Es gab auch Vorschläge, die man ausscheiden und einer
andern Kommission übergeben musste. Und was geschah nun? Es
entstand ein Buch von 252 Seiten Maschinenschrift. Das war die allererste
Vorlage, und diese wurde nun wahrlich gründlich zerzaust. Die
Kommissionsmitglieder hatten kritisch Stellung zu nehmen zu jedem Punkt,
und sie machten weit über tausend Abänderungsvorschläge. Aus dem
Buch wurde eine Broschüre von 96 Seiten, und bei weiterer Prüfung kürzte
man sie nochmals um einen Fünftel. Man hatte das Bestreben, nur Wesentliches

auszusagen. Aber auch so war die Sichtung noch nicht abgeschlossen.

Als im Sommer 1962 den Konzilsvätern der Entwurf, oder wie man
in der Konzilssprache sagt, das Schema über die Liturgie zugestellt wurde,
war es ein Heft von 35 Seiten Text und 10 knappen Seiten Anmerkungen.
Von was war darin die Rede?
Es enthielt ein Vorwort und 8 Kapitel. Da wurden behandelt allgemeine
Grundsätze zur Erneuerung und Förderung der heiligen Liturgie, das heilige

Geheimnis der Eucharistie, die übrigen Sakramente und die
Sakramentalien, das Stundengebet, das liturgische Jahr, das heilige Gerät, die
Kirchenmusik und die sakrale Kunst.

209



Am 11. Oktober 1962 wurde das Konzil in der Peterskirche zu Rom
eröffnet, am 22. Oktober begann die erste Lesung des liturgischen Schemas.
Die Diskussion dauerte bis zum 13. November. Wer hätte gedacht, dass

329 Redner mündlich Kritik an diesem Schema üben oder ganz neue
Vorschläge machen würden? Und überdies reichten erst noch 625 Konzilsväter

ihr Gutachten schriftlich ein. Wahrlich, das Interesse war gross.
Es fehlte auch nicht an Opposition.
Bald zeigte sich, dass das Bedürfnis nach liturgischen Reformen in den
katholischen Stammlanden Italien und Spanien, und merkwürdigerweise
auch in Nordamerika, nicht im gleichen Grad empfunden wurde wie
etwa in Frankreich und Deutschland, von wo bekanntlich die liturgische
Bewegung einst ihren Ausgang genommen hat. Gern meldeten sich
Bischöfe aus Afrika und dem Fernen Osten zum Worte. Freilich aus andern
Überlegungen. Ihnen war das Werden und stete Wachsen der römischen
Liturgie, bis sie im 16. Jahrhundert die jetzige Gestalt annahm, nicht
näher bekannt. Ihr Liturgiestudium hatte sich auf die Rubrizistik
beschränkt. Und da stiessen sie immer wieder auf Vorschriften, die ihnen
seltsam, unverständlich waren. Farbigen Völkern ist der lateinische
Kulturkreis, wo unsere Liturgie entstand, fremd. Sie wünschten daher, dass

aus den Traditionen der Eingeborenen auch allerlei in die Liturgie
Eingang fände, wie es übrigens im Abendland vor tausend Jahren ähnlich
geschah, und dass sie nicht zum ganzen römischen Ritus verpflichtet
würden.
Was war nun Aufgabe des Konzils?
Eine eigene Kommission musste gebildet werden, und wieder waren
Unterkommissionen notwendig. Jede bearbeitete ein Sachgebiet, und dann
sassen die Mitglieder der Kommission und Fachgelehrte, die sogenannten
Periti, zusammen und besprachen die neuen Wünsche und die neuen
Formulierungen.
Die knappe Zeit erlaubte nur noch, auf der ersten Sitzungsperiode das
Vorwort und das erste Kapitel nach den Wünschen des Konzils
umzuarbeiten. Sie wurden in neuer Fassung den Generalkongregationen zur
zweiten Lesung vorgelegt und von diesen zum nicht geringen Erstaunen
mit ganz grossen Mehrheiten angenommen. Über jeden abgeänderten Text
wurde gesondert abgestimmt, und meistens sprachen sich mehr als 2000
Väter dafür aus.
In der Zeit vom 23. April bis zum 10. Mai 1963 bereinigte die liturgische
Kommission die restlichen Kapitel. Das Vorgehen war wieder das gleiche
wie bisher.
Wieder behandelten die Unterkommissionen unter je einem Bischof ihr
Sachgebiet, und wieder beriet man darüber in Plenarversammlungen, und
wieder wurden die Vorschläge an die Unterkommissionen zurückgewiesen
zu abermaliger neuer Redaktion. Als dann bei einer geheimen Abstimmung,

an der auch die Periti mit «Placet» oder «Non Placet» teilnahmen,
die geforderte Zweidrittelmehrheit noch nicht zustande kam, fand
Kardinal Larraona, der Präsident, den Ausweg. Unter seinem Vorsitze schufen

die Präsidenten der verschiedenen Unterkommissionen einen Text, der
von den Mitgliedern der liturgischen Kommission angenommen wurde.

210



Jetzt endlich war man so weit, dass man es wagen durfte, das so oft und
so gründlich umgeschaffene Schema dem Konzil vorzulegen. Vom 18. bis
zum 22. November 1963 fand in der Konzilsaula die zweite und für einige
Paragaphen sogar eine dritte Lesung der Vorlage statt. Am Feste der
heiligen Cacilia, dem 60. Jahrestag des Motu proprio Pius X. über die
Kirchenmusik, das bekanntlich der liturgischen Bewegung ungeahnten
Auftrieb gab, wurde das ganze Schema mit 2158 Stimmen verabschiedet.
Nur 19 Vätern entsprach es auch so noch nicht. Doch das Schema war
gerettet.
Es brauchte noch die Gutheissung des Papstes.
Am 4. Dezember 1963 erfolgte sie.
Es kam nach dem feierlichen Gottesdienst, den der Kardinaldekan Tis-
serant hielt, zur Schlussabstimmung. Die Konzilsväter hatten vorher den
endgültigen Text der liturgischen Konstitution in einem eleganten Band
eingehändigt bekommen mit dem Ersuchen, sie nochmals zu studieren
und um einen guten Ausgang zu beten. Die Abstimmung geschah mit
sogenannten Lochkarten, auf denen vorgedruckt war «Placet» (Ja) und
«Non placet» (Nein). Der Heilige Vater hatte auf einem Thronsessel über
dem Grabe des heiligen Petrus Platz genommen, angetan mit dem weiten,
weissen Vespermantel und die Mitra pretiosa auf dem Haupt. Gespannt
wartete man auf das Resultat. Mit Hilfe von Maschinen war die Zählung
der Voten rasch geschehen. Nachdem man dem Papst das Ergebnis
bekanntgegeben hatte: 2147 Ja, 4 Nein, verkündete er:
«Die Dekrete, die soeben vor diesem rechtmässig versammelten Heiligen
und Allgemeinen Zweiten Vatikanischen Konzil verlesen worden sind,
haben die Zustimmung der Väter gefunden. Und zusammen mit den
Ehrwürdigen Vätern bestätigen, beschliessen und verordnen wir sie im
Heiligen Geist, kraft der uns von Christus übertragenen Apostolischen
Vollmacht und befehlen, dass das, was so konziliar zur Ehre Gottes beschlossen

worden ist, promulgiert werde. Papst Paul VI.»
Freudiger Beifall rauschte durch die weiten Hallen.
Er galt auch den Mitgliedern der Liturgischen Kommission und den

Periti, die nun eine immense Arbeit gekrönt sahen.
Niemand kann in der jetzigen Stunde sagen, wie sich diese liturgische
Konstitution im Laufe der nächsten Jahre und Jahrzehnte auswirken
wird. Allgemein betrachtet man sie aber als epochemachend. Sie eröffnet
einen neuen Zeitabschnitt des kirchlichen Lebens.
Mit grösster Gewissenhaftigkeit wurde das Menschenmögliche getan, um
der heutigen Pastoration Wege zu erschliessen, auf denen auch moderne
Menschen zu Gott heimfinden können. Die liturgische Konstitution ist
jedoch nicht nur Menschenwerk. Wenn man weiss, dass anfänglich sogar
Bestrebungen da waren, das liturgische Schema überhaupt zum Fall zu
bringen, und wenn man weiss, dass die Opposition auch während der
ersten Konzilsperiode am Werke war, so muss man füglich staunen, wie
die Konzilsväter von Sitzung zu Sitzung gelehriger wurden und wie
ursprüngliche Gegner zu den Freunden übertraten, die neuen Formulierungen

immer freudiger begrüssten und schlussendlich beinahe einstimmig

annahmen. Das war das Werk des Heiligen Geistes. Basilius, Abt

211


	Wie die erste Frucht des Konzils reif wurde

