
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 8

Artikel: Das Wesen der heiligen Liturgie und ihre Bedeutung für das Leben der
Kirche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen der heiligen Liturgie und ihre

Bedeutung für das Leben der Kirche

Gott, der «will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis
der Wahrheit gelangen» (1 Tim 2, 4) «hat in früheren Zeiten vielfach und
auf vielerlei Weise durch die Propheten zu den Vätern gesprochen» (Hebr
1,1). Als aber die Fülle der Zeiten kam, sandte er seinen Sohn, das Wort,
das Fleisch angenommen hat und mit dem Heiligen Geist gesalbt worden
ist, den Armen das Evangelium zur predigen und zu heilen, die zerschlagenen

Herzens sind, «den Arzt für Leib und Seele», den Mittler zwischen
Gott und den Menschen. Denn seine Menschheit war in der Einheit mit
der Person des Wortes Werkzeug unseres Heils. So ist in Christus
«hervorgetreten unsere vollendete Versöhnung in Gnaden, und in ihm ist
uns geschenkt die Fülle des göttlichen Dienstes».
Dieses Werk der Erlösung der Menschen und der vollendeten Verherrlichung

Gottes, dessen Vorspiel die göttlichen Machterweise am Volk
des Alten Bundes waren, hat Christus, der Herr, erfüllt, besonders durch
das Pascha-Mysterium: sein seliges Leiden, seine Auferstehung von den
Toten und seine glorreiche Himmelfahrt. In diesem Mysterium «hat er
im Tod unseren Tod überwunden und das Leben in der Auferstehung
wiederhergestellt». Denn aus der Seite des am Kreuz entschlafenen Christus

ist das wunderbare Geheimnis der ganzen Kirche hervorgegangen.
Wie daher Christus vom Vater gesandt ist, so hat er selbst die vom Heiligen

Geist erfüllten Apostel gesandt, nicht nur das Evangelium aller
Kreatur zu verkünden, die Botschaft, dass der Sohn Gottes uns durch
seinen Tod und seine Auferstehung der Macht des Satans entrissen und
in das Reich des Vaters versetzt hat, sondern auch das von ihnen
verkündete Heilswerk zu vollziehen durch Opfer und Sakrament, um die das

ganze liturgische Leben kreist. So werden die Menschen durch die Taufe
in das Pascha-Mysterium Christi eingefügt. Mit Christus gestorben, werden

sie mit ihm begraben und mit ihm auferweckt. Sie empfangen den
Geist der Kindschaft, «in dem wir Abba, Vater rufen» (Rom 8, 15) und
werden so zu wahren Anbetern, wie der Vater sie sucht. Ebenso verkünden
sie, so oft sie das Herrenmahl geniessen, den Tod des Herrn, bis er wiederkommt.

Deswegen wurden am Pfingstfest, an dem die Kirche in der Welt
offenbar wurde, «diejenigen getauft, die das Wort» des Petrus «annahmen».

Und «sie verharrten in der Lehre der Apostel, in der Gemeinschaft
des Brotbrechens, im Gebet... sie lobten Gott und fanden Gnade bei
allem Volk» (Apg 2, 41—47).

205





Seither hat die Kirche niemals aufgehört, sich zur Feier des Pascha-Mysteriums

zu versammeln, dabei zu lesen, «was in allen Schriften von ihm
geschrieben steht» (Lk 24, 27), die Eucharistie zu feiern, in der «Sieg und
Triumph seines Todes dargestellt werden» und zugleich «Gott für die
unsagbar grosse Gabe dankzusagen» (2 Kor 9, 15), in Christus Jesus «zum
Lob seiner Herrlichkeit» (Eph 1, 12). All das aber geschieht in der Kraft
des Heiligen Geistes.
Um dieses grosse Werk voll zu verwirklichen, ist Christus seiner Kirche
immerdar gegenwärtig, besonders in den liturgischen Handlungen. Gegenwärtig

ist er im Opfer der Messe sowohl in der Person dessen, der den
priesterlichen Dienst vollzieht — denn «derselbe bringt das Opfer jetzt
dar durch den Dienst der Priester, der sich einst am Kreuz selbst
dargebracht hat» —, wie vor allem unter den eucharistischen Gestalten.
Gegenwärtig ist er mit seiner Kraft in den Sakramenten, so dass, wenn
immer einer tauft, Christus selber tauft. Gegenwärtig ist er in seinem
Wort, da er selbst spricht, wenn die heiligen Schriften in der Kirche
gelesen werden. Gegenwärtig ist er schliesslich, wenn die Kirche betet und
singt, er, der versprochen hat: «Wo zwei oder drei versammelt sind in
meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen» (Mt 18, 20).
In der Tat gesellt sich Christus in diesem grossen Werk, in dem Gott
vollkommen verherrlicht und die Menschheit geheiligt wird, immer wieder
der Kirche zu, seiner geliebten Braut. Sie ruft ihren Herrn an, und durch
ihn huldigt sie dem ewigen Vater.
Mit Recht gilt also die Liturgie als Vollzug des Priesteramtes Christi;
durch sinnenfällige Zeichen wird in ihr sowohl die Heiligung des
Menschen bezeichnet und in je eigener Weise bewirkt, als auch vom mystischen
Leib Jesu Christi, d. h. dem Haupt und den Gliedern, der gesamte öffentliche

Kult vollzogen.
Infolgedessen ist jede liturgische Feier als Werk Christi, des Priesters
und seines Leibes, der die Kirche ist, in vorzüglichem Sinn heilige Handlung,

deren Wirksamkeit kein anderes Tun der Kirche an Rang und Mass
erreicht.
In der irdischen Liturgie nehmen wir vorauskostend an jener himmlischen
Liturgie teil, die in der heiligen Stadt Jerusalem gefeiert wird, zu der wir
pilgernd unterwegs sind, wo Christus sitzt zur Rechten Gottes, der Diener
des Heiligtums und des wahren Zeltes. In der irdischen Liturgie singen wir
dem Herrn mit der ganzen Schar des himmlischen Heeres den Lobgesang
der Herrlichkeit. In ihr verehren wir das Gedächtnis der Heiligen und
erhoffen Anteil und Gemeinschaft mit ihnen. In ihr erwarten wir den
Erlöser, unseren Herrn Jesus Christus, bis er erscheint als unser Leben
und wir mit ihm erscheinen in Herrlichkeit.
In der heiligen Liturgie erschöpft sich nicht das ganze Tun der Kirche;
denn ehe die Menschen zur Liturgie hintreten können, müssen sie zu Glauben

und Bekehrung gerufen werden: «Wie sollen sie den anrufen, an den
sie nicht glauben? Wie sollen sie an den glauben, von dem sie nichts gehört
haben? Wie sollen sie aber hören ohne Prediger? Doch wie sollen sie
predigen, wenn sie nicht gesandt sind?» (Rom 10,14—15).
Darum verkündet die Kirche denen, die nicht glauben, die Botschaft des

207



Heils, damit alle Menschen den allein wahren Gott erkennen und den,
den er gesandt hat, Jesus Christus, und dass sie sich bekehren von ihren
Wegen und Busse tun. Denen aber, die schon glauben, muss sie immer
wieder Glauben und Busse verkünden und sie überdies für die Sakramente
vorbereiten. Sie muss sie lehren, alles zu halten, was immer Christus
gelehrt hat und sie ermuntern zu allen Werken der Liebe, der Frömmigkeit
und des Apostolates. Durch solche Werke soll offenbar werden, dass die
Christgläubigen zwar nicht von dieser Welt sind, dass sie aber Licht der
Welt sind und den Vater vor den Menschen verherrlichen.
Dennoch ist die Liturgie der Gipfel, dem das Tun der Kirche zustrebt,
und zugleich die Quelle, aus der all ihre Kraft strömt. Denn die apostolische

Arbeit ist darauf hingeordnet, dass alle, durch Glauben und Taufe
Kinder Gottes geworden, sich versammeln, inmitten der Kirche Gott
loben, am Opfer teilnehmen und das Herrenmahl geniessen.
Anderseits treibt die Liturgie die Gläubigen an, dass sie, mit den «österlichen

Geheimnissen» gesättigt, «in Liebe eines Herzens sind»; sie betet,
dass sie «im Leben festhalten, was sie im Glauben empfangen haben»;
wenn der Bund Gottes mit den Menschen in der Feier der Eucharistie
neu bekräftigt wird, werden die Gläubigen von der drängenden Liebe
Christi angezogen und entzündet. Aus der Liturgie, besonders aus der
Eucharistie, fliesst uns wie aus einer Quelle die Gnade zu; in höchstem
Mass werden in Christus die Heiligung der Menschen und die Verherrlichung

Gottes verwirklicht, auf die alles Tun der Kirche als auf sein Ziel
hinstrebt.
Damit aber dieses Vollmass der Verwirklichung erreicht wird, ist es

notwendig, dass die Gläubigen mit recht bereiteter Seele zur heiligen Liturgie
hinzutreten, dass ihr Herz mit der Stimme zusammenklinge und dass sie

mit der himmlischen Gnade zusammenwirken, um sie nicht vergeblich
zu empfangen. Darum sollen die Seelsorger bei liturgischen Handlungen
darüber wachen, dass nicht bloss die Gesetze des gültigen und erlaubten
Vollzugs beachtet werden, sondern auch dass die Gläubigen bewusst,
tätig und mit geistlichem Gewinn daran teilnehmen.
Das geistliche Leben deckt sich aber nicht schlechthin mit der Teilnahme
an der heiligen Liturgie. Der Christ ist zwar berufen, in Gemeinschaft zu
beten, doch muss er auch in sein Kämmerlein gehen und den Vater im
Verborgenen anbeten, ja ohne Unterlass beten, wie der Apostel mahnt.
Der gleiche Apostel lehrt uns, dass wir allezeit das Sterben Jesu an
unserem Leibe tragen, auf dass auch das Leben Jesu offenbar werde an
unserem sterblichen Fleische. Deshalb flehen wir beim Opfer der Messe

zum Herrn, dass er «die geistliche Gabe annehme und sich uns selbst zu
einem ewigen Opfer» vollende.

Aus der Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils über die heilige Liturgie.

208


	Das Wesen der heiligen Liturgie und ihre Bedeutung für das Leben der Kirche

