
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 3

Artikel: Tausend Jahre Mönchturm auf dem Berge Athos

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tausend Jahre Mönchtum aufdem Berge Athos

Die Anfänge des christlichen Mönchtums reichen zurück bis in die Tage
Jesu und der Apostel. Als ein reicher Jüngling sich bei Jesus um die engere
Nachfolge bemühte, gab ihm der Herr den Rat: «Wenn du vollkommen
sein willst, geh hin, verkaufe deinen Besitz und gib ihn den Armen —
du wirst einen Schatz im Himmel dafür haben — und komm und folge
mir nach» (Mt 19, 21). In diesen Worten des Herrn sind alle Elemente
des Mönchtums geborgen: Streben nach Vollkommenheit, durch völlige
Armut frei werden für Gott, Nachfolge Jesu Christi. Doch erst nach den
schweren Verfolgungszeiten der Urkirche trat das Mönchtum in
ausgeprägter Form und Gestalt ins Licht der Geschichte. Das Morgenland ist
die Heimat des Mönchtums. Der Osten bewahrte bis heute die alten Formen

des Mönchtums in Ehrfurcht und Treue, während sich der Westen
viel zugänglicher und aufgeschlossener für neue Frömmigkeitsformen
erwies. Schon im zweiten und dritten Jahrhundert finden wir in der
ägyptischen Thebais, in den syrischen und arabischen Wüsten Anachoreten-
Christen, die in völliger Einsamkeit ein entsagungsreiches Leben führen.
Die Flucht aus der Welt in die Einsamkeit war der Preis, um den sie das
Himmelreich gewinnen wollten. Ein jeder lebte so, wie er es am richtigsten
hielt, ohne Anspruch zu erheben, dass etwa seine Lebensweise die einzig
richtige wäre. Diese älteste und ursprünglichste Form des Mönchtums hat
sich bis zum heutigen Tag erhalten. Im Mittelalter kannte auch der
Westen diese Form des Mönchtums in den vielen Inklusen und Reklusen,
welche ein gottzugewandtes und weltabgeschiedenes Leben führten. Es
gab unter ihnen zahllose Heilige und Erleuchtete, die ihren Zeitgenossen
zum grössten Segen gereichten.

Schon früh brachte der natürliche Trieb zur Gemeinschaft die einzeln
hausenden Einsiedler zum gemeinsamen Gebet zusammen. Der heilige
Antonius gilt als Vater des cönobitischen Mönchtums. Er sammelte etwa
ums Jahr 270 die zerstreut in der ägyptischen Wüste hausenden Eremiten
in gemeinsame Siedlungen, für die sich der griechische Name Lawra
erhalten hat. Noch lebte der einzelne Mönch für sich, stand aber in heiligem
Gebetsverkehr mit seinen Brüdern, aus deren Mitte ein Vorsteher
gewählt wurde. Schliesslich wurde die Klostersiedlung mit festen Mauern
und Türmen umgeben und es erstand eine klösterliche Festung. Als Gründer

der ersten Klosterburg darf der heilige Pachomius (f 345) genannt
werden.

Seit tausend Jahren ist der Athos das gesegnete Land, wo mönchisches
Leben und heilige Psalmengesänge eine Heimat gefunden haben. Im Jahre

81



963 erbaute der heilige Athanasios, ein Freund des byzantinischen Kaisers
Nikephoros Phokas, mit reichen kaiserlichen Mitteln das erste grosse
Gemeinschaftskloster auf dem Berge Athos. Die bisherigen Bewohner der
Halbinsel waren alle einzeln hausende Eremiten gewesen, die in
abgelegenen Höhlen und weit zerstreuten Hütten gewohnt und ein Leben
harter Busse und Entbehrung geführt hatten. Unter der freigebigen Sonne
der kaiserlichen Gunst erstarkte das Mönchtum auf dem Athos. Es
entstanden immer neue Grossklöster. Die kleinen und grossen Kirchen,
Kapellen und Oratorien wurden mit reichen Geschenken von Gold und
Silber, Edelsteinen und kostbaren Stoffen bedacht. Alte, verehrungswürdige

heilige Ikonen künden von der innigen Frömmigkeit und der mystischen

Tiefe ihrer Verehrer. Die Schatzkammern des Athos bergen heute
noch reiche Schätze von kostbaren Handschriften, die mit leuchtenden
Einbänden vom Reichtum und Kunstsinn der byzantinischen Herrscher
Zeugnis geben.

Die Grundidee des Athos, ein heiliges Land für Einsiedler zu sein, zeigte
sich im Laufe der Jahrhunderte immer wieder mit einer Leuchtkraft,
dass sie ganze Generationen in ihren Bann zog. Trotzdem man mit
kaiserlicher Gunst grosse Gemeinschaftsklöster schuf, wurde das erste Ideal
des Athos, die idiorhythmie, das heisst dass jeder Mönch sein Leben nach
eigenem Gutdünken gestalten darf, von Zeit zu Zeit wieder in den
Vordergrund gestellt. Für diese Mönche gibt es keinen auf Lebenszeit bestellten

Abt, der nach seinem eigenen Willen regiert, sondern nur einen
Vorsteher, der für ein Jahr aus der Schar der Mönche frei gewählt wird. Von
diesen ist zwar einer der Erste nach Rang und Stellung, aber nur als «Erster
unter seinesgleichen», mit denen er zusammen in demokratischer Weise
das Haus leitet. Das Gemeinschaftsleben ist auf dem Athos auf den
Gottesdienst beschränkt, jeder kocht und isst für sich, höchstens zwei oder
drei zusammen, genau wie in den ersten Zeiten des Mönchtums.

Im Laufe der Jahrhunderte haben sich drei Klassen von Mönchen
herausgebildet. Die unterste Klasse bilden die Laienbrüder, Rhasophoroi,
nach der Kutte Rhasa, genannt. Jeder orthodoxe Christ hat das Recht,
mit Erlaubnis eines Abtes (Igumenos) die Rhasa anzuziehen und den

Kopf mit einer Topfmütze zu bedecken und gilt damit vor aller Welt
als Mönch. Er hat keine weiteren Verpflichtungen, als bei den vorgeschriebenen

Gottesdiensten anwesend zu sein. Wer den zweiten Grad erstrebt,
wird einem erfahrenen älteren Mönch (Geronta) als Diener zugewiesen
und muss sich dessen Anordnungen und Launen fügen, um sich in der
Demut zu erproben. Er wird vom Geronta in alle liturgischen Zeremonien
eingeführt. Als Bekleidung erhält er die Perikephalea, eine schwarze
Kapuze, die über die Topfmütze gezogen wird und die Mantia, einen
ärmellosen Mantel. Das Zeichen des höchsten Grades ist das Kukuli, eine
spitze Kapuze, die mit fünf roten Kreuzen geschmückt ist. Diese Tracht
wird auch das Grosse Kleid oder Engelskleid (Schema angelikon) genannt,
weil ein Engel dem heiligen Antonius dieses Kleid genau angegeben hat.

Wer als Mönch einer dieser drei Stufen ausserdem die Priesterweihe
empfangen konnte, geniesst als Hiero-Monachos grosse Ehren in der
Ostkirche. Die Aufnahme in den Mönchsstand ist für das ganze Leben ver-

82



Als Vertreter von Kardinal Bea nahm der hochwürdigste Herr Abt-Primas Benno Gut
an den Millenariumsfcierlichkeiten auf dem Berg Atlios teil. Die beiden Bildchen zeigen
ihn in brüderlichem Gespräch mit dem Patriarchen Athenagoras von Konstantinopel
und zwei protestantischen Mönchen von Taizé.

pflichtend. Nur in Ausnahmefällen wird ein Austritt bewilligt. So ver-
liessen in den griechischen Freiheitskriegen Hunderte von Mönchen den
Athos, um gegen die Türken zu kämpfen.

Als man im 16. Jahrhundert in vielen Grossklöstern nicht mehr nach
den alten Eremitengrundsätzen lebte, verliessen viele Mönche ihre Klöster
und bauten sich in der Einöde kleine Hütten, wählten sich Höhlen und
Felsschründe als Behausungen. Oft wohnten drei bis vier Mönche
zusammen. Mit den Jahren entwickelte sich eine eigentliche Dorfgemeinschaft

von Mönchen, die sich ihre eigenen Gesetze gaben. Mehr als 400
Jahre lang haben sich ungezählte Mönche bemüht, nach den alten Idealen
des syrischen und ägyptischen Mönchtums zu leben. Touristen und Athos-
besucher sind immer wieder tief beeindruckt vom echt brüderlichen Geist
und der herzerquickenden Gastfreundschaft, die unter diesen sonderbaren

Männern beheimatet ist.

83



Da der Athos ein ausgesprochener Männerstaat darstellt, darf keine
Frau, ja, kein weibliches Wesen den Boden der Halbinsel betreten. Einzig
das Bild der hohen, himmlischen Frau hat in allen Kirchen und Kapellen
des Athos Heimstatt und hohe Verehrung erhalten.

Was uns Abendländern bei der Begegnung mit der Ostkirche mit
besonderer Ehrfurcht und Freude erfüllt, ist die erhabene Welt der heiligen
Ikonen. Wenn die Athosmönche ihren gottesdienstlichen Raum betreten,
verneigen sie sich tief vor den heiligen Ikonen, küssen sie und bekreuzigen
sich immer wieder. Sie tun das mit einer solchen Andacht und Ergriffenheit,

wie sie uns Christen des Westens unbekannt ist.
Der gläubige Christ der Ostkirche sieht in der Ikone nicht bloss ein

Bild, eine Darstellung von Christus oder der Muttergottes oder eines
Heiligen; für ihn sind diese Himmlischen in der dargestellten Ikone
gegenwärtig. Die Ikonen wurden in alter Zeit unter Gebet und Fasten, heiligem
Weihrauch und geweihtem Wasser gesegnet und geheiligt. Durch diese
heiligen Verrichtungen glaubte man, die persönliche Gegenwart des
betreffenden Heiligen auf die Erde herabzurufen. Der Glaube an das

Mysterium der heiligen Ikonen war so stark und lebendig, dass man sich
lieber töten Hess, als den Kult der Ikonen aufzugeben.

Wohl das tiefste und charakteristische Kennzeichen für die Frömmigkeit
der Athos-Mönche ist das berühmte Jesus-Gebet. Gregorios, der

Mönch vom Sinai (f 1346), brachte dieses Gebet auf den Athos. Er
empfiehlt den Mönchen folgende Übung: «Setze dich auf einen niederen Sitz,
ziehe dein Bewusstsein vom Kopf ins Herz hinunter und halte es da fest.
Also mühsam gebeugt, rufe mit Herz und Geist: Herr Jesus Christus,
Sohn Gottes, erbarme dich meiner'.»

Dieses Jesus-Gebet ist seither das typische Gebet der ostkirchlichen
Mönche geworden. Es ist eine seltsame Verbindung von Körperhaltung,
Atemregelung und Wiederholung des Namens Jesus, die alle Kräfte des
Leibes und der Seele zur Einheit zusammenfasst, um den ganzen Menschen
der Gottheit zuzuführen. Dieses Herzensgebet ist noch heute das geistliche

Kleinod der Athosmönche, das sie auch den Laien empfehlen. Im
Westen wurde dieses Gebet besonders bekannt gemacht durch Solowjews
«Erzählung eines russischen Pilgers». Von weltlicher Wissenschaft wollen
die Athosmönche nicht viel wissen, obwohl es glorreiche Zeiten
wissenschaftlicher Bildung gab. Leider wurde die berühmte Athos-Akademie
wieder aufgegeben. Heute erziehen und bilden die Mönche auf dem Athos
nur mehr ihren monastischen und priesterlichen Nachwuchs. Das
beschauliche Leben ist das Ziel aller, die Ruhe des Herzens das Letzte
aller Anstrengungen. Nach dieser Ruhe (Hesychia) werden die Klöster
vielfach Hesychastiria — Stätten der Ruhe — genannt. Hier leuchtet
ihre Grösse und Bedeutung über ein Jahrtausend in die christliche
Geschichte hinein — die Klöster und Mönche des Athos gemahnen die
abendländischen Christen, trotz des bedrängenden Aktivismus unserer
Tage, das Erste und Wesentliche des Mönchtums nicht zu vergessen —,
ein Jesuswort ist zum Bild und Wahrzeichen in der Geschichte geworden.

P. Hieronymus Haas

84


	Tausend Jahre Mönchturm auf dem Berge Athos

