
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 3

Artikel: Ein Professor der Universität Basel nimmt Stellung zum I.
Vatikanischen Konzil

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Professor der Universität Basel

nimmt Stellung zum I.Vatikanischen Konzil*

In der ökumenischen Schriftenreihe «Begegnung» erschien unlängst als
Band 4 ein evangelischer Kommentar zur Lehre des I. Vatikanischen
Konzils. Als Verfasser zeichnet Dr. Heinrich Ott, ordentlicher Professor
der Universität Basel, Nachfolger von Karl Barth. Ott besitzt in
seltenem Mass die Gnade des Hörens und die Gabe des Wortes. Er versteht
es zu hören. Das katholische Lehramt ist für ihn nicht ein Gegner, den
man mundtot schlagen möchte, bevor er gesprochen. Vielmehr werden
die Dekrete des Konzils wörtlich zitiert und sorgfältig interpretiert. In
beispielhafter Selbstlosigkeit und höchstmöglicher Konzentration sucht
der protestantische Professor in den für ihn ungewohnten Formulierungen
der kirchlichen Amtssprache die evangelischen Töne herauszuhören.
Und siehe, die Früchte dieser echt christlichen Bussfertigkeit sind nicht
ausgeblieben. Wenn Professor Ott auf evangelischer Seite Gehör und
Gefolgschaft findet, sind wir in der ökumenischen Verständigung um
einen gewaltigen Schritt vorwärts gekommen. Denn, sagen wir es offen
heraus: Bis jetzt durfte man im evangelischen Raum ungestraft ganze
Sätze und Kapitel aus der Heiligen Schrift streichen (rationalistische
Bibelkritik!) und sogar die Gottheit Christi leugnen (Liberale Richtung!),
aber niemals wäre irgend welche Anerkennung des römischen Bischofs als

Autorität für die ganze Christenheit zugestanden worden. Hier gab es

nur ein schroffes Nein! Dieses Nein spricht auch Professor Ott. Aber es

ist nicht mehr so absolut und nicht mehr so hart. Hat schon Karl Barth
zugegeben, dass man weder gegen die Zusammenfassung des Aposto-
lates in Petrus, noch gegen die Möglichkeit eines Primates in der Kirche,
der dann ja auch derjenige Roms sein könnte, vom Evangelium her
grundsätzlichen Einspruch erheben könnte, so geht Heinrich Ott noch
bedeutend weiter, wenn er zugibt, dass unter gewissen Bedingungen sogar
die Unfehlbarkeit des Papstes akzeptiert werden könnte, sofern er als

Repräsentant der Kirche gelte, der ja Christus den Beistand des Heiligen
Geistes verheissen hat, um sie in alle Wahrheit einzuführen. Dass in einem
so schwierigen Punkt bereits ein solches Mass von Einigung erzielt werden
konnte, zeigt, wieviel segensvolle Früchte noch von einem geduldigen
Hinhören auf den Gesprächspartner zu erwarten sind.

* Heinrich Ott, o. Professor der Universität Basel: «Die Lehre des I. Vatikanischen
Konzils». Ein evangelischer Kommentar. Kartoniert Fr./DM 9.80. Verlag Friedrich
Reinhardt AG, Basel/Stuttgart.

78



Zur Gnade des Hörens kommt die Gabe des Wortes. Woran es wohl
liegen mag, man könnte das Buch von Professor Ott in einem Zug zu
Ende lesen! Es regt an, fesselt und zwingt den Leser zum Mitgehen. Und
wieviel hat es uns Katholiken zu sagen. Zunächst einmal, welche
Ehrfurcht vor der Theologie! Wieviel fruchtbarer würde das ökumenische
Gespräch, wenn sich die konfessionellen Gesprächspartner weniger als
«beati possidentes» fühlten und sich dafür etwas mehr um die gemeinsame
Aneignung der Wahrheit bemühten. Denn hier auf Erden sind wir in dieser

Wahrheitsaneignung immer unterwegs; selbst die dogmatischen
Entscheidungen der Konzilien sind zwar richtig, aber nie erschöpfend in
dem Sinn, dass sie die Glaubensgeheimnisse adäquat ausdrücken. Mit
allem Nachdruck betonte deshalb Papst Johannes XXIII., es handle sich
auf dem IL Vatikanischen Konzil keineswegs darum, alte Lehren zu
wiederholen, sie müssten vielmehr neu formuliert werden, und zwar in einer
Sprache, welche die heutigen Menschen verstehen. Gerade in diesem
Spannungsfeld liegt die grösste ökumenische Hoffnung beschlossen — hier
öffnet sich der Raum zu gemeinsamer Arbeit und zu gemeinsamem
Bemühen.

Noch etwas anderes gibt uns Heinrich Ott zu bedenken. Wie wir nach
dem Vorbild der Liturgie Maria immer nur im heilsgeschichtlichen Rahmen

(alle Gnadenvorzüge wurden ihr als Mutter Gottes geschenkt)
schauen und verehren sollten, so sollten wir auch den Papst weniger
isoliert betrachten. Seine überragende Stellung ist doch nur von der Kirche
her zu verstehen, in deren Dienst er steht. Als Stellvertreter Christi auf
Erden und Nachfolger Petri ist er Garant der kirchlichen Einheit, und
darum konkretisieren sich in ihm auch in besonderer Weise alle Ver-
heissungen und Hilfen, die Christus seiner Kirche schenkte.

Anderseits möchten wir unsere reformierten Mitchristen bitten, uns
zu glauben, dass wir uns nur im Gehorsam gegen das Wort Gottes unter
die Autorität des Papstes und der Bischöfe beugen, weil Christus nach
unserem Dafürhalten durch die Einsetzung des Apostelkollegiums mit
Petrus an der Spitze der Kirche eine hierarchische Struktur geben wollte,
die für alle Zeiten Geltung haben sollte. So glaubte es wenigstens die
Christenheit durch anderthalbtausend Jahre. Wenn der Herr Petrus den
Auftrag gab, seine Herde zu weiden, so besteht für uns die Pflicht, uns
weiden zu lassen. Die Schlüsselgewalt bedeutet Vollmacht über die
Gewissen und Herzen. Stände nicht eine göttliche Legitimation dahinter,
müsste man allerdings von einer unerträglichen Knechtung sprechen. So
aber bezieht sich der Gehorsam, den wir der kirchlichen Autorität leisten,
auf Christus, als den eigentlichen Herrn der Kirche und Bischof der Seelen.

Und je demütiger und williger wir ihn leisten, um so schneller gelangen

wir durch ihn in den weiten Raum der wahren Freiheit der Kinder
Gottes.

Die römische Kurie wird es in Zukunft freilich noch glaubwürdiger
machen müssen, dass ihre Vollmachten und Amtsbefugnisse nur als Dienst

79



an der Kirche aufgefasst und verstanden sein wollen. Dass die Welt
gewillt ist, dieses Zeugnis anzunehmen, zeigt die allgemeine und echte
Trauer beim Hinscheid des unvergesslichen Papstes Johannes XXIII.
Kein Mensch guten Willens wird bestreiten, dass er ein «homo evan-
gelicus» gewesen sei, das heisst, dass sich das heilige Evangelium in ihm in
selten lauterer Art widerspiegelte. Ohne sein Pontifikat — so will uns
scheinen — wäre auch das erstaunliche Buch von Heinrich Ott kaum zu
denken, von dem wir nur hoffen können, dass man sich auf evangelischer
und katholischer Seite, mit dem ganzen Ernst, den es verdient,
auseinandersetzen wird. P. Vinzenz

Ein Echo zum Heft «Marianisches Basel»

Vorbemerkung: Nichts könnte einem Redaktor lieber sein, als zu hören, dass sich die
Leser persönlich mit den Beiträgen der Zeitschrift auseinandersetzen. Folgender
Ausschnitt aus einem Brief ist als Hypothese und Diskussionsbeitrag sehr interessant und
dankenswert.

Für mich ist die Stadt ein Organismus. Sie hat eine Struktur mit einer
gewissen Gesetzmässigkeit. Ich erinnere an das, was La Pira und Papini
über Florenz geschrieben.

Die romanische Kirche hat ihr Westwerk, trutzig wie eine Festung —
samt der Michaelskapelle —, wehrhaft und abwehrend gegen die Zone
der Dämmerung und Finsternis. Demgegenüber ist die Ostpartie, der
Chorraum, dem Licht geöffnet, heller, aufnahmebereit. Wenn wir von
den wenigen Zentralbauten absehen, finden wir eine axiale Ausrichtung
von West nach Ost.

Was hat das mit Basel zu tun? Ich finde es auffällig, dass das schönste
und mächtigste Tor im Westen der Stadt steht und mit der Madonna an
der Aussenseite geschmückt ist. Sie schützt die Stadt und empfängt den

Flüchtling. Sie ist Pforte und Durchgang, eben zur Hauptkirche, zum
Münster, dessen Patronin u. a. sie war. War sie nicht auch Stadtpatronin?

Wenn wir die Achse verlängern, kommen wir nach St. Alban, das um
die gleiche Zeit wie der äussere Stadtring erbaut worden sein dürfte. Die
Bezeichnung geht auf den frühromanischen Bau zurück, der einem Sankt
Alban geweiht war. Die Verbindung mit Cluny und der Stadtseelsorge
lässt vermuten, dass auch hier der Geist marianisch war. Wie lässt sich
sonst erklären, dass die Madonna am Münster und am Spalentor nach der
Reformation dem neuen Geist und der Anfeindung standhielt? Was wir
heute noch besitzen, zeugt doch von tiefgründigen Quellen marianischer
Geistigkeit — «civitas mariana!» Dr. Werner Schupp

80


	Ein Professor der Universität Basel nimmt Stellung zum I. Vatikanischen Konzil

