Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 2

Artikel: Priesterliche Gesinnung : Reinhold Schneider und das Priestertum
Autor: Scherer, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Priesterliche Gesinnung

Reinhold Schneider und das Priestertum

Noch wihrend des Zweiten Weltkrieges hat der Bischof von Speyer,
Joseph Wendel, der spitere Miinchner Erzbischof und Kardinal, den
Dichter Reinhold Schneider (1903—1958) in Freiburg i. Br. aufgesucht,
um ihm zu danken fiir sein schriftstellerisches Wirken in der Not der
Kriegsjahre. «Ecce sacerdos magnus!» soll der Bischof bei der Begriissung
ausgerufen haben: «Siehe, ein Priester, ein grosser Priester!» Nichts hitte
den demiitigen Mann tiefer erfreuen konnen, der zeit seines Lebens wenig
von menschlicher Ehrung und irdischem Ruhm gehalten hat. Es war ein
prophetisches, vom Geist Gottes eingegebenes Wort. Denn Reinhold
Schneider war wirklich ein Schriftsteller von echt priesterlicher Gesin-
nung, ein Christ, in dessen Leben sich das Wort des heiligen Petrus vom
«koniglichen Priestertum» aller (1 Petr 2, 9) erfiillt hat.

Er war nicht Priester der Weihe nach. Er hatte ja einst trotz Religions-
unterricht und der besten Note in diesem «Fach» den Glauben verloren
oder er war von ithm, wie er spiter meinte, gar nie recht durchdrungen
gewesen. Er klagte sich riickblickend selber an, «dem Abfall gedient, den
Irrtum verbreitet, in selbstherrlichem Wahn die Wahrheit» Christi bestrit-
ten zu haben. Seine Heimkehr zum Glauben und zur Kirche war ein in-
nerlicher und allmihlich sich vollziehender Reifeprozess, begiinstigt durch
seine geschichtlichen Forschungen, durch die nationalsozialistische Be-
drangnis und die Not des heraufziehenden Krieges. Das alles trieb der
einzigen Wirkmoglichkeit entgegen: zum Gebet. Und «wie hitte ich noch
beten sollen, wenn ich nicht getan hitte, was der Herr geboten hat?» So
ging er nach fast zwei Jahrzehnten wieder zu den Sakramenten.

«Auf die Seelen kommt alles an», schrieb er an einen evangelischen Freund ein Jahr
vor Kriegsausbruch, und damit enthiillt sich uns die wesentlich seelsorgliche Ausrichtung
seines Geistes, «und nichts ist furchtbarer als der Gedanke, dass im Falle eines Krieges
viele Millionen Menschen im Unglauben sterben kénnten. Auch den Verlust der gelieb-
testen Dinge konnten und sollten wir verschmerzen; iiber die Seelen aber, die in die
Nacht stiirzen, gibt es keinen Trost.» Er weist auf die Macht des Gebetes hin und fahre
fort: «Wie viele Seelen konnen noch umkehren und erhellt werden ... Keine Lebens-
frage der Volker ist so wichtig wie die Frage nach dem Schicksal der Seelen in diesem
Augenblick.»

Irgendwie, wohl durch das Wort der Heiligen Schrift, muss er Christus
begegnet sein. Denn nun besass er zweifellos eine Sendung und einen Auf-
trag, wie ihn nur der Herr verleihen kann. Wie Johannes der Tdufer, der,

66



ohne sakramental geweiht zu sein, doch priesterlich lebte und wirkte:
auf Christus hinwies, zu Thm hinfiihrte, mit dem Einsatz des Wortes und
des Lebens Zeugnis ablegte vom Reiche Gottes, so begann Reinhold Schnei-
der zu wirken. Hatte er in den frithen dreissiger Jahren grossangelegte
Geschichtswerke aus dichterischer Schau und Erzihlungen verfasst, so
brach nun fiir thn die Zeit der knappen religiosen Aufsitze und Worte
und der Sonette an. Zu Hunderttausenden von Exemplaren gingen die
Kleinschriften — besonders aus dem Alsatia-Verlag in Colmar — unter
das deutsche Volk, ins Heer, an die Fronten. Sie wurden von Hand zu
Hand weitergegeben, abgeschrieben, Gedichte und Prosatexte, Worte
des Trostes und der Ermutigung, des Hinweises auf das Kreuz und die
Vorsehung des Vaters im Himmel, Aufruf zu instindigem Gebet. Die
Christen beider Konfessionen fanden sich angesprochen von den Vater-
unser- und Kreuzweg-Betrachtungen, die Gegner des Regimes erkannten
sich am Hinweis auf seine Essay-Sammlung «Macht und Gnade» und die
Erzihlung «Las Casas». Reinhold Schneider wurde Seelsorger an Mil-
lionen von Menschen, sogar an ungezihlten Priestern. Hier verwirklichte
sich, was der Theologe Karl Rahner als eine Gnade und héchste Méglich-
keit begreift: dass die Existenzen von Dichter und Priester eins wurden,
dass ein Dichter Priester sein, ein Schriftsteller priesterlich wirken durfte;
dass Gottes Wort sich eines Laien bediente, um in neuer dichterischer
Gestaltung neu zu wirken, tief in die Herzen der Menschen einzudringen;
dass «die Urworte des Menschen . . ., iiberformt vom Geiste Gottes, Gottes
Worte» wurden, «weil ein Dichter Priester geworden ist».

Des Dichters Hoffnungen auf eine Riickkehr des deutschen Volkes zu
Christus, auf eine Heimkehr des deutschen Geistes, der Denker, Kiinstler,
Dichter und Politiker zum Christentum haben sich nach dem Kriege nicht
oder nur teilweise erfiillt. Das bedeutete fiir thn, der sich im Elend des
Krieges von einer gewaltigen Gemeinde von Betern und Biissern umgeben

sah, eine unverwindliche Enttduschung, einen Schmerz, der seine weitere
seelische Entwicklung — und er hat immer wieder geistige Umwandlungen
erfahren — wesentlich mitbestimmt hat. Sein Interessengebiet weitete
sich nach dem Krieg michtig aus: er wandte sich vornehmlich dem Drama
zu, der Literaturbetrachtung, den Geschichts- und Naturwissenschaften,
dem Mikro- und Makrokosmos, der Politik um den Frieden Europas und
der Welt. Nie aber ist sein Eifer fiir das Heil der Seelen erloschen. Die
Fragen um die Einheit der Christen und die Rettung aller Menschen, auch
der Unglaubigen, brannten ithm auf der Seele, dringten ihn stetsfort zu
Gebet, Opfer und stellvertretender Sithneleistung. Ahnlich dem spiten
Tolstoi zog er ein seelsorglich ausgerichtetes Wirken einem rein kiinst-
lerischen Schaffen vor. Mit Nachdruck vertrat er die Uberzeugung, dass
ein Kunstwerk erst dann seine ganzheitliche Vollendung erreicht hat,
wenn sich bei seinem Schopfer das kiinstlerische Gewissen dem sittlichen
eingegliedert hat. Er wies Denker, Kiinstler und Dichter auf die «un-
geheure Verantwortung des Geistes hin», «der durch die Macht der Bilder
Seelen gewinnen, erheben oder verderben kann und . . . einen Einfluss auf
geschichtliche Vorginge von furchtbarer Bedeutung» zu erreichen ver-
mag. — In zwei Versen, die der Dichter im «Spiel vom Menschen» die

67



Liebe zum Kaufmann (= Christus) sprechen
ldsst, liegt seine eigene priesterliche Seelenhal-
tung verborgen:

«Ach nur, wenn alle sich um Dich vereinen,
Ruht auch mein Herz befriedet an dem Deinen.»

Der Priester im Werk Reinhold Schneiders

Reinhold Schneider war von Ehrfurcht vor al-
lem Sein und Leben durchdrungen, besonders
von Ehrfurcht vor dem Sakralen. Er besass ein
fast unerklirliches Wissen um die Aufgaben,
die Sendung und das Leben der Priester, eine
hohe Achtung vor ihrem Beruf, «in dem sich»,
wie er sagt, «die Liebe am reichsten entfalten
kann». Das tritt in manchen seiner Erzihlun-
gen, in Gedichten und Dramen zutage, vor al-
lem in den zahlreichen religiosen Artikeln und
im kostbaren Biichlein «Der Priester im Kir-
chenjahr der Zeit», das der Dichter im Kriegs-
sommer 1944 eigens fiir die schwer gepriiften
Priester und Seelsorger seiner Heimat geschrie-
ben hat. In strenger Anlehnung an seine Ausse-
rungen, die jeweils in Anfiihrungszeichen ge-
setzt sind, soll hier versucht werden, des Dich-
ters Bild vom Leben und Wirken der Priester
nachzuzeichnen.

Der Priester ist Verwalter der Sakramente.
Ihm sind als unergriindlichste Vollmacht Eu-
charistie und Messe anvertraut, die unblutige
Vergegenwartigung des Kreuzesopfers, das Ge-
dichtnis an Christi Leiden, Auferstehung und
Himmelfahrt. Im Vollzug dieser Vollmacht
sah auch Reinhold Schneider die eigentliche
Aufgabe des Priesters, seinen «geschichtlichen
Auftrag»; der Priester soll «das heilige Opfer
als hochste, in die Geschichte einstromende
Macht verstehen».

Als einer der wenigen Geschichtsforscher hatte Rein-
hold Schneider den Mut, auf die verborgene, aber tat-
sichliche Macht des Sakramentalen in der Geschichte
hinzuweisen, «dass Gott nicht allein {iber der Geschichte
waltet, sondern dass er in ihr gegenwirtig ist unter der
Gestalt des Sakraments, dass die Geschichte wie die Welt
immer aufs neue geheiligt werden durch die unablissig
sich erneuernde Gegenwart des Herrn.»

68

Ein grosses Gebeimnis
ist die Predigt!

Wie die jungfrauliche
Gottesmutter Maria
Christus mit einem Leib
aus Fleisch und Gebein
umbiillte,

so bekleidet thn der
Prediger mit der Hiille
menschlicher Worte.
Hier und dort ist

es die gleiche Wabhrbeit,
welche die Menschen
belebrt,

erleuchtet und stirkt.
(Pinus XI1.)






So oft es ihm seine schwer angegriffene Gesundheit erlaubte, feierte er
die heilige Messe mit, auch werktags. Noch im Wiener Winter (1957/58)
machte er «einen jeden Tag den verstohlenen Gang» zur Kirche. Wie
Franz von Assisi hitte er es sich nicht verziehen, hitte er eine einzige
Moglichkeit zum Messebesuch versiumt. Das war die «Strasse meiner
Liebe».

Aus der Feier der Eucharistie erwichst die Einheit und Verbundenheit
von Priester und Gemeinde. Die Gnade Gottes im sakramentalen Ge-
schehen bildet das einigende Band. Reinhold Schneider hat diese Einheit
unter dem Bild von Braut und Brautigam erblickt in der Verlingerung
des Vorbildes: Christus und Kirche, Bischof und Diozese.

«Wie der heilige Joseph mit der Gottesmutter verbunden war durch die stirkste
Macht auf Erden: die Liebe Christi, die Liebe zu Christus, so ist der Priester der Ge-
meinde angetraut und dadurch in die Fiille der Wirklichkeit gestellt.»

Und wie in der Ehe Mann und Frau einander Hilfe und Weg zum ewigen Leben sind,
so «miissen Priester und Gemeinde einander tiglich fragen, ob sie einander helfen zur
Seligkeit». — Der Priester «hat das unsigliche Gliick, den Seelen die Ewigkeit zu ver-
heissen, sie zu binden in Ewigkeit» und bleibt dann «verantwortlich in Ewigkeit».

In den Kriegswirren wurden unzidhlige Kirchen und Kapellen zerstort.
Wie viele Priester standen traurig und entmutigt vor den Triimmern!
Einem von ihnen widmete der Dichter (1941) ein Sonett:

«Du bist der Tempel, seit der Tempel schwand,
Du bist das Licht, seit uns kein Licht mehr scheint,
Du bist der Ort, der die Gemeinde eint,

Der Beter Turm im tiirmelosen Land.»

An einen Wiederaufbau der Gotteshduser war wihrend des Krieges kaum
zu denken. Der Dichter hat nun gezeigt, wie der Priester statt dessen «am
geheimnisvollen Tempel des heiligen Leibes» Christi baut, an einem «un-
sichtbaren Bau, der alles Irdische liberdauern wird».

«Zum Tempel werden, die eins sind in Christus, in denen Christus lebt. Der Priester
ist auf Erden ein Baumeister der himmlischen Stade» (vgl. 1 Petr 2, 5). Er fiigt «Un-
vergingliches mitten in der Verginglichkeit. Hat er sich selbst auf Christus gebaut, ...
so wird der Priester auch Andere bauen auf lebendigen Grund, den Grund der Wahr-
heit» (vgl. 1 Kor 3, 11).

So wird die Gemeinde — diesem Begriff haftet bei Reinhold Schneider
etwas wie Heimweh an und ein starker Klang jener Harmonie, die zwi-
schen manchen evangelisch-lutherischen Gemeinden und ihren Seelen-
hirten waltet —, die Gemeinde oder Pfarrei also wird zum Abbild des
Innenlebens des Priesters selbst, «ein Abbild der Gnade, die Gott ithrem
Priester geschenkt hat und der Liebe, die in ihm lebt».

«Denn wir sind bestimmt zu Spiegeln der Gottheit, und der Priester ist in seinem
Volke dem Auge vergleichbar, das licht sein muss, wenn der Leib licht sein soll» (vgl.

70



Lk 11, 36). — «Das Leben, das den Priester mit den Scinen verbindet, strémt hin und
wider ohne zu ruhn; er wird, wenn er den Altar verlassen hat, die Geheimnisse einzel-
ner Seelen erreichen in der Dimension des Gebets ... Er weiss Andere in weiter Ferne,
die einmal hier knieten und darum vom heiligen Leibe nicht zu l8sen sind; er erinnert
sich dankbar der Toten, die lebendige Glieder dieses Leibes sind in Ewigkeit ... Andere
Glieder fiihlt er in grosser Gefahr; er sucht sie zu schiitzen mit der Kraft des Sakramen-
tes, ch die todliche Krankheit tiber siec kommt.»

So sind auch die Verstorbenen noch Glieder der Gemeinde. Dass sie dem
Priester und einem jeden betenden Christen nahe sind, hat Reinhold
Schneider selber erfahren.

«Wie konnte der Priester wirken ohne den Beistand der Toten, wissen sie doch weit
besser als die Lebenden, welcher Hilfe er bedarf, welche Not thn bedriickt. Sie kennen
die Einsamkeit dessen, der nicht erwihlt hat, sondern erwihlt worden ist;. .. (der) be-
stellt ist fir alle und damit auch als Fiirbitter der Toten. Fiirbittend wird er sich ihres
Beistandes versichern; die grosse Hoffnung leuchtet ihm voran, die Gemeinde wieder zu
finden, die ihm angetraut wurde, und mit ihr vereint zu sein in Ewigkeit.»

Das die Gemeinde auferbauende Wirken des Priesters am Altar, in der Sakramenten-
spendung und in der Verkiindigung wird fortgesetzt im Gebet. «Eine jede Tat ist ver-
geudet, die nicht aus dem Gebet hervorwichst, in das Gebet iibergeht.»

Die Priester- und Heiligengestalten in den Erzdhlungen und Dramen
des Dichters und selbst viele Herrscher werden als ausdauernde Beter dar-
gestellt. Thr Beten und Siihnen bildet das Gegengewicht zur immer be-
drohten irdischen Macht. Das Gebet schiitzt und heilt, erhebt und trostet,
vereint und stirkt, es ist «eine der stirksten Krifte in der Geschichte»,
«die eigentliche geschichtliche Macht», die auch dem Machtlosen noch
zur Verfiigung steht. «Dass das ganze Leben der Secle... ein einziges
immerwihrendes Gebet werde, das ist unser aller unverriickbares Ziel».
Auf die Verwirklichung des «Gebetes ohne Unterlass» (vgl. 1 Thess 5, 17)
war des Dichters Trachten vorziiglich in den letzten Lebensjahren
gerichtet.

Das Gebet schliesst keinen Menschen aus, es umfingt alle und alles.
Es «gilt immer der Welt, dem Heile aller». «Alle, das sind auch die Anders-
glaubigen, die Andersdenkenden, die Unglaubigen zumal.» Weil Christus
sich fiir alle Menschen geopfert hat und will, dass alle selig werden, trigt
die Kirche, tragen die Christen die Verantwortung fiir die ganze Welt.

Wie der Priester fiir die Seinen, so sollen die Gliubigen fiir den Prie-
ster beten. Das Leben des Priesters «darf nicht einen Augenblick ohne
den Schutz der Beter sein». Die Priester «konnen den gefihrlichsten Pfad
betreten, wenn sie sich umgeben wissen vom Gebet».

Die Offenbarung, die Wahrheit Christi ist auf menschliche Verkiinder
und Zeugen angewiesen: die Apostel und Jiinger der Urkirche, auf die
Bischofe, Priester und Laienapostel heute. Reinhold Schneider hat den
Christen vorziiglich als einen «Zeugen der Wabhrbeit in der Geschichte»
geschen, den Priester als «Zeugen Christi». Der Kirche ist das Wort Gottes
anvertraut. Indem sie es dem Priester zur Verkiindigung tibergibt, buirdet
sie ihm eine schwere Last auf. Denn der Herr und die Kirche erwarten

71



vom Priester, dass er nicht nur durch sein Reden, sondern durch sein gan-
zes Dasein zum Verkiinder werde, dass er — wie Karl Rahner schreibt —
«das Wort Gottes mit seiner christlichen Existenz» aussage.

Des Priesters «Wort, seine Predigt werden in Kraft stehen, wenn er
die Werke tut, die Christus geboten hat». Diesen Gedanken hat der Dich-
ter unermiidlich abgewandelt: Christus ist nicht mit menschlichen Reli-
gionsstiftern gleichzusetzen. Er hat die Wahrheit nicht nur gelehrt, son-
dern Er ist die Wahrheit selbst. Christsein bedeutet darum nicht nur den
Glauben besitzen, sondern den Glauben vollziehen. Nur wer die Wahrheit
tut, sie er-greift, wird sie be-greifen lernen. «Von einer gewissen Grenze
an ist ein Verstehen nur noch moglich im Tun.» Das Beispiel des Lebens
erst vollendet die Verkiindigung. «Denn die Wahrheit ist ein Sein, sie
kann sich wortlos aussagen; sie kann und wird durch einen Menschen
tiberzeugen, den sie erfiillt und den sie geformt hat.» — Ein solcher Voll-
zug der Wahrheit kann schrecklich, ja todlich sein wie bei Sokrates und
bei Christus selbst, eine tiefe Tragik in sich schliessen. Er wird den Prie-
ster, den Christen, unausweichlich der Heiligung des Lebens entgegen-
driangen. Das «bedeutet, dass Christus hervorleuchtet aus dem Wandel
seines Dieners».

«Das Licht ist dem Priester anvertraut; und wenn auch das Gottliche seines Glanzes
nicht verdirbt an der Beriihrung unwiirdiger Hinde, so mochten sich die Hinde doch
darum verzehren, dass sie des Lichtes nicht unwert seien.»

Damit ist bereits der Herzensreinbeit des Priesters das Wort gesprochen,
die nicht allein keusche Haltung, sondern auch Hingabe an Gott, Ehrlich-
keit, Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit in sich schliesst. Damit ist auch
auf den Verzicht und das Opfer im Priesterleben hingedeutet, das als
seine innerste Kraft «bis an die Hingabe der Seele reichen kann». Daran
sei festgehalten gegen jedes Verniedlichen und Verharmlosen priesterlicher
Existenz durch ein unverantwortliches Schrifttum. Ein Priester- und
Christenleben ist in seinem besten Teil ein Haften mit Christus am Kreuz,
der Eingang in Christi Schmerzensnacht und Tod, wie es Reinhold Schnei-
der in «Winter in Wien» erschiitternd offenbart, worum er schon 1944
gebeten hat:

«Ehe wir aufblicken zum Kreuze und gar das Kreuz zu predigen suchen, che wir den
Auferstandenen zu feiern wagen, mochten wir es wagen, um diesen dussersten, verwan-
delnden Schmerz zu bitten, um Christi Sterben in unserem Fleische, um die furchtbare
Nacht im Grabe des Erlosers, aus dem Andere hervorgehen, nicht wir — und dennoch
wir, die wir dann verklirt sein werden durch Christus.»

Wie sollte nimlich der Priester das Volk Gottes zum Kreuze hinfiihren,
wenn er nicht selbst das Kreuz in seiner ganzen Last und Not erfahren
hitte? Und hat nicht Johannes, der Lieblingsjlinger, in seiner Einsamkeit
unter dem Kreuz eine Begegnung erfahren, die ithm sonst kaum in diesem
Masse zuteil geworden wire? Der sterbende Herr hat ihm Seine Mutter
anvertraut. Unter dem Kreuz Christi erfihrt auch der Priester immer
neu die allumfassende Miitterlichkeit Mariens.

72



i -:'T\b};: T \d ks [
s WIRDZUM TODE ¢ 4 YA JESUS NIMMTDA
FRURTEILT. - e 2 A w7 AUF SIC
S L A . oo il : :
BN,

e
g e
PN S
- A

% ‘.1".‘* !"....0-......,.

) - o

Herberge der gottlichen Barmberzigkeit.
Welchen ibr die Siinden nachlassen werdet, denen sind sie nachgelassen.
(Johannes 20, 23



Die Apostel, «die Jiinger und damit die Priester alle sollten nach dem Willen des
Heilands nicht ohne Mutter sein. Wer aber in der Liebe der Mutter, aus dem vollen
Bewusstsein der Sohnschaft lebt, wird gnidig geleitet auf den gefiahrlichen Wegen des
Geistes; . . . Dieses Bewusstseins bediirfen die Priester, und sie bediirfen der Frauen, die
es erhalten und erwecken; insofern das Bild Mariens in den Frauen lebt, konnen sie
Miitter der Priester sein. Das Band dieser Mutterschaft ist unter dem Kreuze geschlun-
gen; der Todesernst des sterbenden Heilands steht tiber ihr als die bewahrende Gnade,
als ihr strenges Gericht.»

Mit dieser Stelle aus «Gelebtes Wort» ist mit aller wiinschbaren Tiefe
und Deutlichkeit auch die Stellung bezeichnet, welche der Frau im Leben
des Priesters gebiihrt. Wie Maria dem Herrn Mutter war und Gebhilfin
am Werk der Erlosung, so kann auch die Frau dem Manne zur Seite
gegeben werden als miitterliche Hilfe, als Gefihrtin des Lebens, als Gehil-
fin an seinem Werk. In der Ehe allein kann dies in der ganzen Vollendung,
auch der leib-seelischen, geschehen. Im Priesterleben ist es moglich, dass
die Einheit im Geiste und die Gehilfenschaft am aufgetragenen Werk
eine Tiefe erreichen, zu der nur die Liebe im Heiligen Geiste befahigt.

Eine ganze Reihe von Priestertugenden konnte noch durchschritten
werden, und {iberall wiisste Reinhold Schneider ein Wort zu sagen. Dass
er zum Beispiel ein Friedensbringer sei, helfend, befriedend und versoh-
nend wirke, weil er den Frieden Christi im Herzen trigt. Dass er ein
Troster sei der Kranken, Leidenden und Verfolgten und zugleich ein Vor-
bild ritterlichen Einstehens fiir Entrechtete und unschuldig Verurteilte,
das hat der Dichter in den Erzidhlungen «Der Troster» und «Las Casas
vor Karl V.» gezeigt.

Im Schatten des Leuchters

Reinhold Schneider hat einmal (1943) sein Anliegen als Geschichtsdarsteller und
Dichter knapp und trefflich formuliert: «Mir geht es um die Vergegenwiirtigung eines
Geschichtsbildes, in dem Raum fiir die himmlischen wie fiir die widersacherischen
Michte ist und in dem der Ort des Menschen zwischen beiden und seine konigliche und
furchtbare Freiheit deutlich bezeichnet sind. Es zeigt sich, dass dieses Bild das. .. Ge-
schichtsbild der Offenbarung (ist) ... Ich suche keinen neuen Gedanken, sondern den
Dicnst am Geoffenbarten; ... mein einziger Wunsch ist, ein Zeuge der. Wahrheit zu
sein.»

Auch dem Priester soll das Geschichtsbild der Offenbarung stets gegenwiirtig sein:
«Da er dem Herrn der Geschichte am nichsten ist, so entschleiert sich ithm die Ge-
schichte in threm eigentlichen Sinne als das Streiten und Kommen des Gottesreiches und
die Gegenwart als cine besondere Phase (darin) ... Er muss an allen Orten Christus
schen, der um die Scelen wirbt, und den Teufel, der dem gottlichen Rufe widerstreitet

. und er muss den Menschen schen in seiner Grésse und in seiner Schwachheit, den
,erniedrigten Konig’.»

Man muss von den Abgriinden der Geschichte wissen, das Bose sehen
und erkennen, wenn man es bekimpfen will. «Den Teufel zuriickzu-
schleudern von den Zinnen des Jahrhunderts, den Toren der Geschichte,
ist wohl des Heiligen, des Priesters schrecklichste Aufgabe.» Aber der
Diamon bleibt nie in der Defensive. Da er einst den Herrn versuchte,

74



wird er auch einen jeden Jiinger Christi in Versuchung fiihren. Es gehort
zum Geheimnis des Bdsen und der Zulassung Gottes, dass auch Diener
des Heiligtums zeitweilig oder ein ganzes Leben lang versagen kdnnen,
zu Knechten Satans werden, wie es von Alexander VI. — vielleicht filsch-
licherweise — behauptet wird, wie es Bernanos in manchen Romanen
und besonders in der Gestalt des Abbé Cénabre dargestellt hat und wie
es Birgitta von Schweden als Visiondrin von einem Priester berichtete,
dem statt der Messbuben am Altar zwei Teufel dienten.

Nichts 1st damit gesagt von der grossen Zahl derer, die den priester-
lichen Beruf verlassen haben. Thr Leben bleibt wie das Leben der Treu-
gebliebenen ein Geheimnis in Gott: immer steht der Weg zu demiitiger
Busse und verborgener Siihne im Reiche Christi offen. — Von Franziskus
von Assisi berichtet Reinhold Schneider, er habe einmal davon gespro-
chen, dass die «Priester das Heil der Volker verhindern» konnten; dass
aber Gott allein die Rache zustehe und den Glaubigen allein der Gehor-
sam. Der Dichter selbst hat unter der Verstindnislosigkeit und Hairte
mancher Priester gelitten. Er hat es verschwiegen. Es wird von ithm jedoch
das Wort tberliefert: «Und dass wir zuweilen Leid erfahren, gerade von
Dienern der Kirche, auch das ist unergriindliche Gnade.»

Ein solches Wort vermag die Herztiir eines jeden Priesters und Bischofs
zu Offnen fir jene berechtigte Kritik an der Kirche, die im Werk eines
Geistesmannes, wie es Reinhold Schneider war, ihren legitimen Platz hat.
Er kritisierte Gibrigens sehr selten, dann aber mit der Liebe und dem Mut
eines heiligen Paulus, der einstmals dem Petrus entgegentreten musste
(vgl. Gal 2). In vielen Belangen hat ihm nun die Richtung des Pontifikats
Johannes XXIII., seine Enzyklika «Pacem in terris» und der Grundton
der ersten Konzilssession recht gegeben. Vielleicht vermag die Fortfiih-
rung dieser Haltung neuer Offenheit in Konzil, Papsttum und Kirche
jenem betriiblichen Phianomen unserer Zeit zuvorzukommen und zu
steuern, das Friedrich Heer 1958 in einem eindrucksvollen Bilde schil-
derte: er schrieb, «dass im Meer der Menschheit die Schwirme dieser
empfindlichen Fische, der Intellektuellen, sich leise, aber bestimmt vom
Schiff der Kirche wieder entfernen». — Auf die Darstellung eines Her-
zensanliegens des Dichters muss hier verzichtet werden, dass nimlich die
Kunst wieder Heimat finde in der Kirche, dass auch Dichter und Dich-
tung im Kirchenraum und unter den Gliubigen ihren Platz einnihmen. —
Ein Wort des Dichters, gesprochen im Hinblick auf die letzte Vollendung
des Priesterlebens in dieser Welt, beschliesse diese Seiten: «Die Herrlich-
keit beginnt, wo das hochste Amt auf Erden das erwihlte Leben vollig
durchlautert hat.» Die Herrlichkeit beginnt . . . P. Bruno Scherer

75



	Priesterliche Gesinnung : Reinhold Schneider und das Priestertum

