
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 2

Artikel: Der Priestermönch

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Priestermönch

Die Benediktiner waren
ursprünglich ein Laienorden, und
es fehlt nicht an Stimmen, die
stürmisch eine rückläufige
Bewegung fordern. Die Anhänger
dieser Bewegung haben — man
muss es zugeben — keine
schlechten Trümpfe in der
Hand. Da ist einmal der alte
Cassian, dessen Schriften die
Benediktinerregel soviel

verdankt, mit seinem kräftigen, beinahe ärgerniserregenden Ausspruch:
«Vor zweien muss sich der Mönch wohl hüten: vor dem Bischof und der
Frau, denn weder der eine noch die andere wird ihn in Ruhe lassen».
Was die Frau angeht, weiss man ja leider nur allzu gut, dass bei den meisten

Apostasien Eva mit ihrem Apfel irgendwie in die traurige Affäre
verwickelt ist. Aber warum soll denn der Bischof so gefährlich sein? Weil
er dem Mönch, den er zum Priester weiht, seelsorgerliche Aufgaben
aufbürden kann, die den Beauftragten ganz oder teilweise der Abgeschiedenheit

des Klosters entfremden. Bis in die neueste Zeit hinein hat denn auch
die kirchliche Gesetzgebung daran festgehalten, dass der Mönch keine
ordentliche Seelsorge übernehmen darf.

Wer die heilige Regel aufschlägt, muss ohne weiteres zugeben, dass
St. Benedikt die Priester, die ins Kloster eintreten wollen, mit auffälliger

Zurückhaltung behandelt: «Wenn einer aus dem Priesterstand um
Aufnahme ins Kloster nachsucht, willfahre man ihm nicht zu schnell.
Beharrt er indes durchaus auf seiner Bitte, so muss er wissen, dass er die
Regel im vollen Umfang zu halten hat. Nichts werde ihm erlassen, so
dass man das Schriftwort in Anwendung bringt: Freund, wozu bist du
gekommen? (Kp. 60). Aus Ehrfurcht vor der priesterlichen Würde wird
ihm im Chor der Platz neben dem Abt zugewiesen. Ohne dessen Erlaubnis

darf er jedoch keine liturgischen Funktionen ausüben.» Ausser dem
Chor weist ihm die heilige Regel jenen Platz zu, der ihm gemäss dem

60



Klostereintritt gebührt. Auch das Kapitel 62 verrät die gleiche
Zurückhaltung: «Will sich der Abt einen Priester oder Diakon weihen lassen,
so wähle er unter den Mönchen, wen er des priesterlichen Amtes würdig
erachtet. Der Geweihte aber hüte sich vor Überheblichkeit und Stolz. Nie
handle er eigenmächtig, ohne Auftrag des Abtes. Er muss wissen, dass

er sich als Priester nur um so mehr der klösterlichen Ordnung zu fügen
hat. Trotz der Priesterwürde darf er Gehorsam und Zucht nach Vorschrift
der Regel nicht vergessen, sondern schreite im Gegenteil mehr und mehr
auf Gott zu.» Diese Bestimmungen zeigen deutlich, dass St. Benedikt zwar
von einer tiefen Ehrfurcht gegenüber der priesterlichen Würde erfüllt
war, in der Vereinigung von Mönchtum und Priestertum jedoch ein
Ideal sieht, das nicht ohne Spannungen zu verwirklichen ist. Nur zu
schnell konnte ein Priestermönch dem Abt, der ja ursprünglich ein Laie
war, über den Kopf wachsen und sich innerhalb der Mönchsgemeinde
Rechte anmassen, die ihm nicht zustanden. Wer Amt und Würde besitzt,
erliegt leicht der Versuchung, daraus Kapital zu schlagen zum eigenen
Nutzen und Vorteil. Darum verlangt der heilige Gesetzgeber vom
Priestermönch in hervorragender Weise Demut und Gehorsam. Sein ganzer
Ehrgeiz bestehe darin, mehr und mehr im Herrn zu erstarken.

Von einer pastorellen Tätigkeit, die über die Grenzen des Klosterbezirkes

hinausgreift, ist in der heiligen Regel selber nicht die Rede. Die
Mönchspriester sollen im Auftrag des Abtes den Segen erteilen, das heilige
Opfer feiern. Sie gehören wohl auch zu den ehrwürdigen Vätern, die
geeignet sind, niedergeschlagene Brüder durch ein Wort des Trostes, der
Ermunterung und Erbauung wieder aufzurichten und das Bekenntnis
geheimer Sünden mit absoluter Verschwiegenheit entgegenzunehmen. Da
jedoch der heilige Gregor berichtet, St. Benedikt habe den Heiden von
Monte Cassino das Evangelium gepredigt und predigen lassen und häufig
Brüder zur geistlichen Betreuung gottgeweihter Jungfrauen ausgesandt,
und da die Regel ausdrücklich vorsieht, dass Mönche auf Reisen geschickt
werden, wird man nicht behaupten können, dass eine Mithilfe der
Priestermönche in der ausserordentlichen Seelsorge gegen die Anordnungen
und den Geist des Mönchspatriarchen Verstössen.

Aus den bisherigen Ausführungen wird ersichtlich, dass die Verbindung
von Mönchsberuf und Priesterwürde der Problematik nicht entbehrt. Man
muss in der Tat in allem Ernst die Frage stellen, ob nicht der Priester den
Mönch verdirbt und anderseits der Mönch den Priester daran hindert,
seine ureigene Sendung als Seelsorger und Apostel zu entfalten, so dass
der Priestermönch schlussendlich weder ganz Mönch noch ganz Priester
sein kann. Gewiss, diese Gefahr besteht, und man muss sie in der vollen
Tragweite sehen. Aber wo gibt es in aller Welt einen Beruf, der nicht die
Gefährdung in sich birgt, in Halbheiten zu versanden? Wenn die Kirche
im Westen und zum Teil auch im Osten die Mönche immer häufiger zur
Priesterwürde erhob und schliesslich die Verbindung der beiden Berufungen

zum eigentlichen Gesetz erhob, so muss doch etwas Grosses darin
verborgen sein! Tatsächlich treten gerade auf dem Hintergrund des

monastischen Lebens gewisse Aspekte der Priesterwürde mit besonderer
Leuchtkraft hervor.

61



Ausgesondert

Kraft seiner Weihe ist der Priester auserwählt
und ausgesondert vom übrigen Volk. Um als
Mittler zwischen Gott und Menschen walten zu
können, muss er Abstand gewinnen gegenüber
der Welt und ihren Gütern. Wer einen Überblick

gewinnen will, muss in die Höhe steigen.
Schon im Alten Bund sind die Patriarchen und
Propheten in die Einsamkeit gerufen worden,
um in der Stille die Botschaft Gottes zu
vernehmen. Abraham muss Vaterhaus und Heimat
verlassen, und Moses wird in der Wüste zum
Führer des auserwählten Volkes bestellt. Die
Apostel müssen ihren bisherigen Beruf als
Fischer und Zöllner aufgeben, um in ungeteilter
Hingabe dem Herrn nachzufolgen. Dieser
kennzeichnende Zug priesterlicher Berufung
findet sich im Feben des Priestermönches
besonders deutlich ausgeprägt. Er hat ja beim
Eintritt ins Kloster das Vaterhaus zu verlassen
und darf die freigewählte Klausur nur noch
mit Erlaubnis des Abtes verlassen. Das Leben
in der klösterlichen Zurückgezogenheit erleichtert

ihm ganz wesentlich die immerwährende
Ausrichtung auf Gott, die Herzens- und
Lebensgemeinschaft mit Christus. Und eben diese
dauernde Lebensgemeinschaft mit Christus ist
die erste und ureigenste Aufgabe des Apostels.
Denn nach dem Zeugnis des Evangeliums
bestellte der Herr die Zwölf nicht in erster Linie,
dass sie predigen und Teufel austreiben,
sondern: dass sie seien mit Ihm (Markus 3, 14).

Geopfert

Dieses «Mit-Christus-sein» der Apostel und
Priester bedingt in letzter Konsequenz eine
unauflösliche Schicksalsgemeinschaft. Nun aber
ist Christus nicht bloss Priester — er ist
zugleich auch Opfergabe — Opferer und
Geopferter in einem. Wenn schon das allgemeine
Priestertum alle Gläubigen verpflichtet, ihren
Leib als ein lebendiges, heiliges und Gott
wohlgefälliges Opfer darzubringen (Römer 12, 1),
so gilt das natürlich noch mehr vom geweihten
Priester. Nicht umsonst ruft der Bischof den

Dem Gottesdienst
darf nichts

vorgezogen werden.
(Aus der Regel
des heiligen Benedikt)

62





Weihekandidaten das ernste Wort zu: «Erkennet, was ihr tut und ahmet
nach, was ihr vollzieht, denn da ihr das Mysterium des Herrentodes feiert,
sollt ihr euch emsig bemühen, auch die Glieder eures Leibes abzutöten».
Der Priestermönch ist bei seiner Profess eine lebendige Opfergabe
geworden. Durch sein Leben gemäss den weittragenden Verpflichtungen
der feierlichen Gelübde wird er täglich neu in den Tod des Herrn
hineinbegraben und mit Christus ans Kreuz geheftet.

.Zum Lobpreis Gottes

Letztes Ziel alles priesterlichen Tuns ist die Verherrlichung Gottes. Die
grösste Verherrlichung erhält Gott durch das Kreuzopfer Jesu Christi
und seine geheimnisvolle Vergegenwärtigung in der heiligen Messe. Würde
sich darum die ganze Tätigkeit eines Priestermönches einzig und allein
auf die Feier des heiligen Opfers beschränken, so wäre er doch voll und

ganz Priester gewesen, denn «das vorzügliche Tun des Weihepriester-
tums ist es, den Leib des Herrn zu konsekrieren» (Thomas von Aquin).
Besonders eindrucksvoll gestaltet sich die Feier des eucharistischen
Opferdienstes im klösterlichen Konventamt. «Alle Mönche seien deshalb
überzeugt, dass sie nie und durch keine andere Beschäftigung mehr zum Lobe
Gottes und zur Ausbreitung des Reiches Christi beitragen können, als in
jener heiligen Stunde, da sie im Chor der Brüder den Altar des
Allerhöchsten umstehen, die heilige Handlung mit frommen Gesängen und
Gebeten begleiten und das Herz glaubensvoll in heiliger Liebe geweitet,
die Geheimnisse unserer Erlösung feiern» (Statuten der Schweizer
Benediktiner). Das heilige Opfer wird umrahmt, vorbereitet und vertieft durch
das kirchliche Stundengebet, das der Priestermönch im täglichen Chordienst

in Gemeinschaft mit seinen Mitbrüdern verrichtet. Während der

Weltpriester im Drang der Geschäfte und Aufgaben nicht selten mit dem
Brevier seine liebe Not hat, darf der Mönchspriester dem Gotteslob die
wertvollsten Stunden des Tages widmen. Gerade in der Feier der Liturgie
wird die priesterlich-monastische Gemeinschaft des Klosters zum
eindrucksvollen Abbild der Urkirche, von der die Apostelgeschichte
berichtet: «Beharrlich kamen sie täglich einmütig zusammen im Tempel,
brachen zu Hause das Brot und nahmen die Speise in Freude und Einfalt
des Herzens. Sie lobten Gott und waren beliebt beim ganzen Volk» (2,
46—47). «Die Gemeinschaft der Gläubigen war ein Herz und eine Seele»

(4, 32).

Übernatürliche Fruchtbarkeit

Man hat die Mönchspriester sehen als Luxuspriester bezeichnet und
wollte damit sagen, dass sie der Kirche im Grunde genommen nichts oder
wenig nützen. Dabei hat man offenbar übersehen, dass gerade die Priestermönche

— nicht zuletzt in den Wallfahrtsklöstern — sehr gefragte Beichtväter

sind und dass zu einem grossen Teil gerade sie im Sprechzimmer,
in Einkehrtagen und Exerzitien die so wichtige Seelsorge am Seelsorger

64



ausüben. Dabei führen sie eine Tradition weiter, die zu den ehrwürdigsten
des Mönchtums gehört. Schon die alten Einsiedler in der Wüste wurden

von Ratsuchenden aufgesucht und um ein helfendes Wort angegangen
— ein Wort, das um so mehr Gewicht hatte, als es in langen Stunden des

Schweigens und inniger Gebetsversenkung gereift war. Ist der Mönch
Priester, so kann er nicht bloss raten und trösten, sondern kraft seiner
amtlichen Vollmacht die schuldbeladene Seele wirklich von ihrer Last
befreien So empfängt das mönchische Charisma der Seelenführung
durch die priesterliche Vollmacht seine Krönung und Vollendung.

Bis auf den heutigen Tag sind auch ungezählte Priestermönche
geschätzte Lehrer und Erzieher gewesen. Sie durften und dürfen junge
Menschen im Geist des Evangeliums formen und zum Vollalter Christi
hin erziehen.

Aber selbst in jenen Klöstern, wo keine Seelsorge oder Schultätigkeit
ausgeübt wird, bleibt das Priestertum der Mönche keineswegs unfruchtbar.

Die Fruchtbarkeit des Apostolates liegt durchaus nicht in der äusseren
Tätigkeit begründet. Christus selbst sagt klar und eindeutig: «Wer in mir
bleibt und ich in ihm, der bringt viele Frucht» (Johannes 15, 5). Je mehr
also der Priestermönch ernst macht mit seiner Absage an die Welt, mit
der äusseren und inneren Sammlung des Geistes und des Herzens, je mehr
er mit Christus im Schoss des Vaters ruht und beseelt ist vom lebenspendenden

Hauch des Heiligen Geistes, um so reicher werden die Segnungen
sein, die er auf den unsichtbaren Wegen der Gnade auf die Seelen herabruft.

Wie werden wir im Himmel einmal staunen über diese eigenartige
Geographie der Gnade und der pastoreilen Erfolge!

Das Schlusswort überlassen wir einem unverdächtigen Zeugen, dem

grossen Missionspapst Pius XI.: «Für die Kirche bedeutet die so innige
Gottverbundenheit und Vollkommenheit derjenigen, die als Einsiedler
in Klöstern unverbrüchlichen Schweigens leben, die überfliessende Nährquelle

jener vielgerühmten Heiligkeit, durch deren Glanz die unbefleckte
Braut Jesu Christi für die Völker ein unübersehbares, strahlendes Licht
und ein zur Nachahmung aufrufendes Vorbild wird Denn jedermann
sieht leicht ein, dass diejenigen, die beharrlich das Apostolat des Gebetes
und der Busse üben, mehr zum Wachstum der Kirche und zum Wohle der
Menschheit beitragen als diejenigen, welche den Acker Gottes durch
äussere Arbeit bebauen. Würden jene nicht die Fülle der göttlichen Gnaden

wie Regengüsse auf die Fluren des Herrn herniederziehen, so würden
ganz gewiss die Arbeiter der Frohbotschaft nur spärliche Früchte ernten.»

P. Vinzenz

65


	Der Priestermönch

