Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 2

Artikel: Der Priestermdnch

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032040

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Priestermonch

Die Benediktiner waren ur-
spriinglich ein Laienorden, und
es fehlt nicht an Stimmen, die
stiirmisch eine riicklaufige Be-
wegung fordern. Die Anhdnger
dieser Bewegung haben — man
muss es zugeben — keine
schlechten Trimpfe in der
Hand. Da ist einmal der alte
Cassian, dessen Schriften die
Benediktinerregel soviel ver-
dankt, mit seinem kriftigen, beinahe argerniserregenden Ausspruch:
«Vor zweien muss sich der Monch wohl hiiten: vor dem Bischof und der
Frau, denn weder der eine noch die andere wird ithn in Ruhe lassen».
Was die Frau angeht, weiss man ja leider nur allzu gut, dass bei den mei-
sten Apostasien Eva mit threm Apfel irgendwie in die traurige Affire
verwickelt ist. Aber warum soll denn der Bischof so gefahrlich sein? Weil
er dem Monch, den er zum Priester weiht, seelsorgerliche Aufgaben auf-
blirden kann, die den Beauftragten ganz oder teilweise der Abgeschieden-
heit des Klosters entfremden. Bis in die neueste Zeit hinein hat denn auch
die kirchliche Gesetzgebung daran festgehalten, dass der Monch keine
ordentliche Seelsorge iibernehmen darf.

Wer die heilige Regel aufschligt, muss ohne weiteres zugeben, dass
St. Benedikt die Priester, die ins Kloster eintreten wollen, mit auffil-
liger Zuriickhaltung behandelt: «Wenn einer aus dem Priesterstand um
Aufnahme ins Kloster nachsucht, willfahre man ihm nicht zu schnell. Be-
harrt er indes durchaus auf seiner Bitte, so muss er wissen, dass er die
Regel im vollen Umfang zu halten hat. Nichts werde ithm erlassen, so
dass man das Schriftwort in Anwendung bringt: Freund, wozu bist du
gekommen? (Kp. 60). Aus Ehrfurcht vor der priesterlichen Wiirde wird
thm im Chor der Platz neben dem Abt zugewiesen. Ohne dessen Erlaub-
nis darf er jedoch keine liturgischen Funktionen austiben.» Ausser dem
Chor weist ihm die heilige Regel jenen Platz zu, der ihm gemiss dem

P -
Z{ feculy Sk~ ébvw\ ;

60



Klostereintritt gebiihrt. Auch das Kapitel 62 verrit die gleiche Zuriick-
haltung: «Will sich der Abt einen Priester oder Diakon weihen lassen,
so wihle er unter den Monchen, wen er des priesterlichen Amtes wiirdig
erachtet. Der Geweihte aber hiite sich vor Uberheblichkeit und Stolz. Nie
handle er eigenmichtig, ohne Auftrag des Abtes. Er muss wissen, dass
er sich als Priester nur um so mehr der klosterlichen Ordnung zu fiigen
hat. Trotz der Priesterwiirde darf er Gehorsam und Zucht nach Vorschrift
der Regel nicht vergessen, sondern schreite im Gegenteil mehr und mehr
auf Gott zu.» Diese Bestimmungen zeigen deutlich, dass St. Benedikt zwar
von einer tiefen Ehrfurcht gegeniiber der priesterlichen Wiirde erfiillt
war, in der Vereinigung von Monchtum und Priestertum jedoch ein
Ideal sieht, das nicht ohne Spannungen zu verwirklichen ist. Nur zu
schnell konnte ein Priestermonch dem Abt, der ja urspriinglich ein Laie
war, tiber den Kopf wachsen und sich innerhalb der Mdnchsgemeinde
Rechte anmassen, die thm nicht zustanden. Wer Amt und Wiirde besitzt,
erliegt leicht der Versuchung, daraus Kapital zu schlagen zum eigenen
Nutzen und Vorteil. Darum verlangt der heilige Gesetzgeber vom Prie-
stermonch in hervorragender Weise Demut und Gehorsam. Sein ganzer
Ehrgeiz bestehe darin, mehr und mehr im Herrn zu erstarken.

Von einer pastorellen Tatigkeit, die tiber die Grenzen des Kloster-
bezirkes hinausgreift, ist in der heiligen Regel selber nicht die Rede. Die
Monchspriester sollen im Auftrag des Abtes den Segen erteilen, das heilige
Opfer feiern. Sie gehdren wohl auch zu den ehrwiirdigen Vitern, die ge-
eignet sind, niedergeschlagene Brider durch ein Wort des Trostes der
Ermunterung und Erbauung wieder aufzurichten und das Bekenntnis
geheimer Siinden mit absoluter Verschwiegenheit entgegenzunehmen. Da
jedoch der heilige Gregor berichtet, St. Benedikt habe den Heiden von
Monte Cassino das Evangelium gepredigt und predigen lassen und hiufig
Brider zur geistlichen Betreuung gottgeweihter Jungfrauen ausgesandt,
und da die Regel ausdriicklich vorsieht, dass Monche auf Reisen geschickt
werden, wird man nicht behaupten konnen, dass eine Mithilfe der Prie-
stermdnche in der ausserordentlichen Seelsorge gegen die Anordnungen
und den Geist des Monchspatriarchen verstossen.

Aus den bisherigen Ausfithrungen wird ersichtlich, dass die Verbindung
von Monchsberuf und Priesterwiirde der Problematik nicht entbehrt. Man
muss in der Tat in allem Ernst die Frage stellen, ob nicht der Priester den
Monch verdirbt und anderseits der Monch den Priester daran hindert,
seine ureigene Sendung als Seelsorger und Apostel zu entfalten, so dass
der Priesterménch schlussendlich weder ganz Ménch noch ganz Priester
sein kann. Gewiss, diese Gefahr besteht, und man muss sic in der vollen
Tragweite sehen. Aber wo gibt es in aller Welt einen Beruf, der nicht die
Gefdhrdung in sich birgt, in Halbheiten zu versanden? Wenn die Kirche
im Westen und zum Teil auch im Osten die Ménche immer hiufiger zur
Priesterwiirde erhob und schliesslich die Verbindung der beiden Berufun-
gen zum eigentlichen Gesetz erhob, so muss doch etwas Grosses darin
verborgen sein! Tatsichlich treten gerade auf dem Hintergrund des
monastischen Lebens gewisse Aspekte der Priesterwiirde mit besonderer
Leuchtkraft hervor.

61



Ausgesondert

Kraft seiner Weihe ist der Priester auserwihlt
und ausgesondert vom {iibrigen Volk. Um als
Mittler zwischen Gott und Menschen walten zu
konnen, muss er Abstand gewinnen gegeniiber
der Welt und ihren Giitern. Wer einen Uber-
blick gewinnen will, muss in die Hohe steigen.
Schon im Alten Bund sind die Patriarchen und
Propheten in die Einsamkeit gerufen worden,
um in der Stille die Botschaft Gottes zu ver-
nehmen. Abraham muss Vaterhaus und Heimat
verlassen, und Moses wird in der Wiiste zum
Fiihrer des auserwidhlten Volkes bestellt. Die
Apostel miissen ihren bisherigen Beruf als Fi-
scher und Zollner aufgeben, um in ungeteilter
Hingabe dem Herrn nachzufolgen. Dieser
kennzeichnende Zug priesterlicher Berufung
findet sich im Leben des Priestermdnches be-
sonders deutlich ausgeprigt. Er hat ja beim
Eintritt ins Kloster das Vaterhaus zu verlassen
und darf die freigewahlte Klausur nur noch
mit Erlaubnis des Abtes verlassen. Das Leben
in der klosterlichen Zurlickgezogenheit erleich-
tert ihm ganz wesentlich die immerwihrende
Ausrichtung auf Gott, die Herzens- und Le-
bensgemeinschaft mit Christus. Und eben diese
dauernde Lebensgemeinschaft mit Christus ist
die erste und ureigenste Aufgabe des Apostels.
Denn nach dem Zeugnis des Evangeliums be-
stellte der Herr die Zwolf nicht in erster Linie,
dass sie predigen und Teufel austreiben, son-
dern: dass sie seien mit /hm (Markus 3, 14).

Geopfert

Dieses «Mit-Christus-sein» der Apostel und
Priester bedingt in letzter Konsequenz eine un-
auflosliche Schicksalsgemeinschaft. Nun aber
ist Christus nicht bloss Priester — er ist zu-
gleich auch Opfergabe — Opferer und Ge-
opferter in einem. Wenn schon das allgemeine
Priestertum alle Gldubigen verpflichtet, ihren
Leib als ein lebendiges, heiliges und Gott wohl-
gefilliges Opfer darzubringen (Rémer 12, 1),
so gilt das natiirlich noch mehr vom geweihten
Priester. Nicht umsonst ruft der Bischof den

62

Dem Gottesdienst
darf nichts
vorgezogen werden.
(Awns der Regel

des heiligen Benedikt)






Weihekandidaten das ernste Wort zu: «Erkennet, was ithr tut und ahmet
nach, was ihr vollzieht, denn da ihr das Mysterium des Herrentodes feiert,
sollt ihr euch emsig bemiihen, auch die Glieder eures Leibes abzutdten».
Der Priestermonch ist bei seiner Profess eine lebendige Opfergabe ge-
worden. Durch sein Leben gemiss den weittragenden Verpflichtungen
der feierlichen Geliibde wird er tiglich neu in den Tod des Herrn hinein-
begraben und mit Christus ans Kreuz geheftet.

Zum Lobpreis Gottes

Letztes Ziel alles priesterlichen Tuns ist die Verherrlichung Gottes. Die
grosste Verherrlichung erhilt Gott durch das Kreuzopfer Jesu Christi
und seine geheimnisvolle Vergegenwirtigung in der heiligen Messe. Wiirde
sich darum die ganze Titigkeit eines Priestermonches einzig und allein
auf die Feier des heiligen Opfers beschrinken, so wire er doch voll und
ganz Priester gewesen, denn «das vorziigliche Tun des Weihepriester-
tums ist es, den Leib des Herrn zu konsckrieren» (Thomas von Aquin).
Besonders eindrucksvoll gestaltet sich die Feier des eucharistischen Opfer-
dienstes im kldsterlichen Konventamt. «Alle Ménche seien deshalb tiber-
zeugt, dass sie nie und durch keine andere Beschiftigung mehr zum Lobe
Gottes und zur Ausbreitung des Reiches Christi beitragen konnen, als in
jener heiligen Stunde, da sie im Chor der Briider den Altar des Aller-
hochsten umstehen, die heilige Handlung mit frommen Gesingen und
Gebeten begleiten und das Herz glaubensvoll in heiliger Liebe geweitet,
die Geheimnisse unserer Erlosung feiern» (Statuten der Schweizer Bene-
diktiner). Das heilige Opfer wird umrahmt, vorbereitet und vertieft durch
das kirchliche Stundengebet, das der Priestermonch im tiglichen Chor-
dienst in Gemeinschaft mit seinen Mitbriidern verrichtet. Wihrend der
Weltpriester im Drang der Geschifte und Aufgaben nicht selten mit dem
Brevier seine liebe Not hat, darf der Monchspriester dem Gotteslob die
wertvollsten Stunden des Tages widmen. Gerade in der Feier der Liturgie
wird die priesterlich-monastische Gemeinschaft des Klosters zum ein-
drucksvollen Abbild der Urkirche, von der die Apostelgeschichte be-
richtet: «Beharrlich kamen sie tiglich einmiitig zusammen im Tempel,
brachen zu Hause das Brot und nahmen die Speise in Freude und Einfalt
des Herzens. Sie lobten Gott und waren beliebt beim ganzen Volk» (2,
46—47). «Die Gemeinschaft der Gliubigen war ein Herz und eine Seele»
(4, 32).

Ubernatiirliche Fruchtbarkeit

Man hat die Monchspriester schen als Luxuspriester bezeichnet und
wollte damit sagen, dass sie der Kirche im Grunde genommen nichts oder
wenig niitzen. Dabei hat man offenbar tibersehen, dass gerade die Priester-
monche — nicht zuletzt in den Wallfahrtskldstern — sehr gefragte Beicht-
viter sind und dass zu einem grossen Teil gerade sie im Sprechzimmer,
in Einkehrtagen und Exerzitien die so wichtige Seelsorge am Seelsorger

64



austiben. Dabei fiihren sie eine Tradition weiter, die zu den ehrwiirdig-
sten des Monchtums gehort. Schon die alten Einsiedler in der Wiiste wur-
den von Ratsuchenden aufgesucht und um ein helfendes Wort angegangen
— ein Wort, das um so mehr Gewicht hatte, als es in langen Stunden des
Schweigens und inniger Gebetsversenkung gereift war. Ist der Monch
Priester, so kann er nicht bloss raten und trosten, sondern kraft seiner
amtlichen Vollmacht die schuldbeladene Seele wirklich von ihrer Last
befreien ... So empfingt das monchische Charisma der Seelenfiihrung
durch die priesterliche Vollmacht seine Kronung und Vollendung.

Bis auf den heutigen Tag sind auch ungezihlte Priestermonche
geschitzte Lehrer und Erzieher gewesen. Sie durften und diirfen junge
Menschen im Geist des Evangeliums formen und zum Vollalter Christi
hin erziehen.

Aber selbst in jenen Klostern, wo keine Seelsorge oder Schultitigkeit
ausgetibt wird, bleibt das Priestertum der Monche keineswegs unfrucht-
bar. Die Fruchtbarkeit des Apostolates liegt durchaus nicht in der dusseren
Tatigkeit begriindet. Christus selbst sagt klar und eindeutig: «Wer in mir
bleibt und ich in ithm, der bringt viele Frucht» (Johannes 15, 5). Je mehr
also der Priestermonch ernst macht mit seiner Absage an die Welt, mit
der dusseren und inneren Sammlung des Geistes und des Herzens, je mehr
er mit Christus im Schoss des Vaters ruht und beseelt ist vom lebenspen-
denden Hauch des Heiligen Geistes, um so reicher werden die Segnungen
sein, die er auf den unsichtbaren Wegen der Gnade auf die Seelen herab-
ruft. Wie werden wir im Himmel einmal staunen Uber diese eigenartige
Geographie der Gnade und der pastorellen Erfolge!

Das Schlusswort iiberlassen wir einem unverdichtigen Zeugen, dem
grossen Missionspapst Pius XI.: «Fiir die Kirche bedeutet die so innige
Gottverbundenheit und Vollkommenheit derjenigen, die als Einsiedler
in Kldstern unverbriichlichen Schweigens leben, die tiberfliessende Nihr-
quelle jener vielgeriihmten Heiligkeit, durch deren Glanz die unbefleckte
Braut Jesu Christi fiir die Volker ein uniibersehbares, strahlendes Licht
und ein zur Nachahmung aufrufendes Vorbild wird . . . Denn jedermann
sieht leicht ein, dass diejenigen, die beharrlich das Apostolat des Gebetes
und der Busse iiben, mehr zum Wachstum der Kirche und zum Wohle der
Menschheit beitragen als diejenigen, welche den Acker Gottes durch
dussere Arbeit bebauen. Wiirden jene nicht die Fiille der gottlichen Gna-
den wie Regengiisse auf die Fluren des Herrn herniederziehen, so wiirden
ganz gewiss die Arbeiter der Frohbotschaft nur spirliche Friichte ernten.»

P. Vinzenz

65



	Der Priestermönch

