
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 2

Artikel: Maria und der Priester

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria und der Priester

Die katholische Frömmigkeit der letzten
Jahrhunderte liebte das Bild Mariens über
der eucharistischen Opferstätte. Die meisten
Gotteshäuser im abendländischen Raum weisen

einen Marienaltar auf. Jesus und Maria
konnten nicht getrennt voneinander gedacht
und verehrt werden, und deshalb sah man im
Schatten des Kreuzes und des Tabernakels
mit besonderer Vorliebe das Bild der Mutter
unseres Erlösers.

Maria darf nicht als selbständige Grösse,
gleichsam losgelöst von Christus, betrachtet

werden, vielmehr wird die Stellung und Bedeutung Mariens erst klar und
licht im Gesamtplan der Erlösung. Täglich erneuern sich in der heiligen
Messe die heiligen Geheimnisse des gottmenschlichen Lebens und Sterbens
Jesu, an denen Maria wesentlich mitbeteiligt war. In dieser biblischen
Sicht ergeben sich beglückende Beziehungen zwischen dem Priester, der
das Kreuzopfer Jesu auf unblutige Weise erneuern darf, und Maria, die
ihr Jawort zur Menschwerdung und Menschheitserlösung gab.

Die noch dunkel klingenden Worte alttestamentlicher Weissagung
erhalten im seligen Ereignis der gottmenschlichen Geburt durch die heilige
Jungfrau Maria erst ihr volles Licht und ihren klaren Sinn. Wenn der
Prophet Jeremias verkündet: «Gott schafft Neues auf Erden, die Frau
umschliesst den Mann» (Jer 31, 22), so wissen wir heute die Deutung dieses
Wortes. Maria durfte dem Erlöser das Priestergewand der heiligen
Menschheit aus ihrem reinsten Blute weben und anziehen. Darum ist sie
die «goldene» Pforte geworden, durch die der Gottmensch in diese Welt
und in unsere Natur eintrat. Die Evangelien sprechen wenig von Maria,
aber gerade die wenigen Aussagen sind wesentlich und entscheidend für
ein rechtes Verständnis der lieben Gottesmutter. Es ist auffallend, dass
Maria bloss zweimal während der öffenlichen Lehrtätigkeit unseres Herrn
in den Vordergrund tritt. Aber diese zwei Ereignisse bergen für den Priester

tiefgründige Einsichten. Es war zu Kana in Galiläa, wo Jesus und
Maria zu einer Hochzeitsfeier geladen waren. Hier machte unser Herr
«den Anfang seiner Wunderzeichen» und seine Jünger glaubten an ihn
(J° 2, 11).

47



Maria sieht die Verlegenheit der Brautleute, sie trägt in tiefer Bescheidenheit

die Bitte vor Jesus: «Sie haben keinen Wein mehr». Nach der
seltsamen Antwort Jesu auf ihre Frage, wendet sie sich an die Diener und
sagt ihnen ebenso bestimmt wie bescheiden: «Tut alles, was Er euch

sagt.» Ihr Eingreifen war entscheidend, doch nicht sie wirkt das Wunder,
sie will nicht ins grelle Licht der allgemeinen Bewunderung treten. Ihre
Aufgabe bestand darin, den Brautleuten aus der Verlegenheit zu helfen
und den Jüngern Jesu den Glauben an seine Gottessohnschaft zu
vermitteln. Diese Aufgabe hat Maria allzeit innegehabt. Die Menschen sollen
durch ihre Vermittlung Jesus sehen, an ihn glauben, ihn über alles lieben.

Zum andern Mal tritt Maria in den Vordergrund am Ende des Lebens
Jesu, auf dem Kalvarienberg. Auch hier spricht Christus zu seiner Mutter
und redet sie mit dem Titel «Frau» an. Wie sie zu Beginn des öffentlichen
Lebens Jesu aktiv mitbeteiligt war, so steht sie nun an der blutigen Opferstätte

von Golgotha, um mit ihrem göttlichen Sohn das Erlösungsopfer
für die ganze Menschheit zu vollenden. Zu Kana sagte ihr Jesus geheimnisvoll:

«Meine Stunde ist noch nicht gekommen» — auf Golgotha hört
sie von seinen ersterbenden Lippen: «Es ist vollbracht!» Hier erfährt nun
Maria in der bittersten Stunde ihres Lebens ihren ureigensten Anteil am
Erlösungswerk Christi, in der Vollendung als Mutter mit dem Schwert im
Herzen. Das Wort Simeons bei der Darstellung Jesu im Tempel erfüllte
sich am blutigen Opferaltar des Kreuzes: «Dieser ist gesetzt zum Fall und
zur Auferstehung vieler in Israel und zum Zeichen des Widerspruchs —
und deine Seele wird ein Schwert durchdringen» (Lk 2, 35). Wer sich so
nahe an die Opferstätte Christi heranwagt, wird hineingenommen in die
liebenden Erlöserpläne Gottes. In diesem unerhörten Hineingenommenwerden

ins Opfer Jesu steht Maria auf höchster Stufe, da sie ja «voll
der Gnade» war, konnte sie den Willen des himmlischen Vaters besser
erfassen als alle Jünger und Apostel des Herrn. Wie Maria «juxta crucem»
neben dem Opferaltar des Kreuzes ihren Standort bezog, so darf auch
der Priester, wenn er das Gedächtnis des Leidens und Sterbens Christi
im Geheimnis der Messe begeht, innigsten Anteil gewinnen am Opfer Jesu,
darf seinen Standort unter dem Kreuze Christi einnehmen. Das heisst

nun in die Sprache des Lebens übersetzt: der Priester steht unter dem
Kreuze, er muss mit Christus den Widerspruch der Welt erfahren und
mit Maria ein Schwert im Herzen tragen. Durch seine hohe Auserwählung
gilt dem Priester stets das Wort des Herrn: «Haben sie mich verfolgt,
werden sie auch euch verfolgen — der Jünger steht nicht über seinem
Meister!» Die Gegenwart Mariens unter dem Kreuze war ein unsäglicher
Trost für den leidenden und sterbenden Erlöser. Hier wurde Maria in
Wahrheit «die Mutter vom Tröste» — das liebste und heiligste Geschöpf
in der vollen Ergebenheit des Mitleidens! Wenn der Priester nicht bloss
das Kreuzopfer auf unblutige Weise nachvollzieht, sondern sein eigenes
Leben hineingibt, dann darf er gewiss sein, dass die «Mutter Jesu auch
dort ist».

Unter dem Kreuze unseres Herrn ist Maria eigentlich Priestermutter
geworden. In dieser entscheidendsten Stunde der Welterlösung erhielt sie

von Jesus Christus einen neuen Auftrag: «Frau, siehe da deinen Sohn!»

48





Der Jünger, «den Jesus liebte», Johannes, wurde tags zuvor von Christus
selber zum Priester geweiht. Diesen Primizianten durfte nun Maria wie
ihr eigen Kind entgegennehmen. Das priesterliche Wirken des Johannes
steht künftig im Zeichen Mariens! Der sterbende Heiland sagt es klar:
«Siehe da, deine Mutter!» Des Johannes Aufgabe war deutlich ausgesprochen,

«Maria zu sich zu nehmen». Das Evangelium betont es nachdrücklich

wie eine dankbare Bestätigung: «Von jener Stunde an nahm er sie in
sein Haus auf» (Jo 19, 27). Nach dem Sprachgebrauch der Bibel besagt
dieses Wort sogar noch mehr: Er nahm sie «in sein Eigen» auf — also
in allen Dingen, die dem Jünger eigen sind, soll Maria sein. Der Priester
soll Maria nicht bloss in sein Haus aufnehmen, dass er etwa ein Bild von
ihr verehre — wir dürfen dieses evangelische Wort — ein wirkliches
Euangelion — tiefer sehen. Maria soll in unser Denken, in unser Wollen,
in unser Beten und Arbeiten einziehen. Maria zu sich aufnehmen heisst der
lieben Gottesmutter alle Türen auftun, sie ins Innerste unseres Lebens
eintreten lassen. Unter dem Kreuze Christi begann die grosse Marienverehrung,

besiegelt durch das Wort des Herrn, sie sollte niemals mehr ab-
reissen bis zum Ende der Zeiten. Es ist bezeichnend, wie die edelsten

Männer und Frauen aller christlichen Jahrhunderte eine vorzügliche Liebe
und Verehrung zu Maria hegten. Sie hatten offensichtlich wie Christi
Lieblingsjünger «Maria zu sich» genommen. Und von all ihren Lebenstagen

darf man das schöne Wort von Kana melden: «Die Mutter Jesu

war dort».
Wenn der Priester Maria wirklich «zu sich» genommen hat, wird er

sich ständig bemühen, ihr Beispiel und ihre unvergleichlichen Tugenden
nachzuahmen. Das Evangelium sagt von Maria, «dass sie alle Worte und
Geschehnisse über Jesus bewahrt und in ihrem Herzen erwogen habe»

(Lk 2, 19). Ist das nicht eine wesentliche Aufgabe für den Priester Christi,
«das Wort über Jesus» zu bewahren und ständig im Herzen zu erwägen!
Des Priesters Glück ist von innen, wird nicht durch äussere Zufälligkeiten
gestützt. Wenn das Wort Gottes in ihm lebt und Heimat gefunden hat,
wird er auch ein treuer Zeuge und Künder des Wortes sein. Vom Beispiel
Mariens her gesehen erhält das priesterliche Beten und Betrachten einen

neuen marianischen Impuls.
Maria darf dem Priester auch Vorbild sein in der heilsvermittelnden

Tätigkeit als Ausspender der göttlichen Geheimnisse. Nach der Verkündigung

zu Nazareth machte sich Maria auf und zog in freudiger Eile ins

Bergland, um ihrer Base Elisabeth zu helfen (Lk 1, 39). Bei diesem Anlass
durfte sie dem werdenden Vorläufer des Herrn die Erlösungsgnade
übermitteln. Elisabeth spricht dies voll zitternder Freude aus (Lk 1, 44). Es

erfüllte sich das Wort des Engels an Zacharias, dass der Vorläufer «schon

im Mutterschosse voll des Heiligen Geistes sein werde» (Lk 1, 15).
Dienend und helfend erscheint hier Maria bei ihrem segenspendenden Werk.
Als sie bei der Hochzeit von Kana durch ihr fürbittendes Wort das erste
Wunder Jesu erwirkt, so dass die Jünger zum Glauben kamen,
vollbrachte sie zunächst und vor allem eine Tat der Nächstenliebe. Sind das

nicht sprechende und leuchtende Hinweise für unser priesterliches Wirken!

Wie würde das Ausspenden sakramentaler Gnaden und der Dienst

50



am Wort fruchtbar und segensreich, wenn der Priester seine «amtlichen
Funktionen» mit wohltuenden Werken der Nächstenliebe unterbauen
würde!

Der Dienst am Nächsten ist eine Frucht der göttlichen Vereinigung. Es
ist ja die Eigenart des Guten, sich mitzuteilen. Das unendliche Gut gibt
sich von Ewigkeit der Person des Sohnes und des Heiligen Geistes und
überflutet schliesslich nach aussen in der Schöpfung. Wenn ein Geschöpf
an der göttlichen Güte teilnimmt, hat es das dringliche Verlangen, sich
andern mitzuteilen. Weil Maria ganz von Gott erfüllt war, «voll des Hei-

51



ligen Geistes», war ihre Nächstenliebe einzig gross, gleichsam ein
Überströmen Gottes zu uns Menschen.

Auch nach der Auferstehung und Himmelfahrt Christi weilte Maria
mit dieser strahlenden Liebe unter den ersten Priestern Jesu Christi und
Aposteln. Mit innigen Gebeten harrte sie gemeinsam mit den Jüngern
des Herrn auf die Herabkunft des Heiligen Geistes. Am Pfingstfeste
erkannte sie in ihrem erleuchteten Glauben, dass nichts Geringeres auf sie

wartete als die Sorge um die heranwachsende Kirche Jesu Christi. Es ist
daher nicht verwunderlich, wenn die erste Christengemeinde in Jerusalem
nach der Sendung des Heiligen Geistes sich besonders auszeichnete durch
die Liebe! Nie soll die Christenheit die unvergänglich schönen Zeilen
vergessen, mit denen Lukas in der Apostelgeschichte das erste Zusammenleben

der Christen schildert. «Tag für Tag verharrten sie einmütig im
Tempel, brachen in ihren Häusern das Brot, nahmen miteinander die
Speise zu sich in der Einfalt und Freude ihres Herzens, lobten Gott und
fanden Huld bei allem Volk. Die Menge der Gläubigen aber war ein Herz
und eine Seele» (Apg 2, 46—47).

Leuchtend in diesem machtvollen Glanz der ersten Liebe steht das

Beispiel der Urgemeinde von Jerusalem für immer am Anfang der christlichen

Geschichte. Inmitten dieser ersten Christengemeinde weilte und
lebte Maria, die Mutter der schönen Liebe! Wo eine Gemeinde so umhegt
und genährt wird von heiliger Mutterliebe und Sorge, da muss sie lichtvoll

dastehen inmitten von Juden und Heiden. Die unergründliche Liebe
der Gottesmutter hat uns das unvergessliche Bild einer liebenden
Gemeinde geschaffen, auf das wir immer freudig und voll Sehnsucht blicken
werden.

Es ist darum verständlich, dass man seit dem frühen Mittelalter mit
besonderer Vorliebe das Bild Mariens über die Altäre gestellt hat, wo das
Geheimnis der eucharistischen Liebe sich täglich erneuert. So kann auch
der Priester, der als wirklicher Hirte und Seelsorger seiner Gemeinde «den
Leib Christi auferbauen» will, auf die Mitwirkung und Hilfe der Mutter
Jesu niemals verzichten. Vielmehr wird er in drängender Sorge um das
Heil aller die Verehrung der lieben Gottesmutter fördern, denn «dort, wo
die Mutter Jesu ist», wird er auch seinem Herrn und Meister begegnen.

P. Hieronymus Haas

52


	Maria und der Priester

