Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 41 (1963)

Heft: 2

Artikel: Maria und der Priester

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maria und der Priester

Die katholische Frommigkeit der letzten
Jahrhunderte liebte das Bild Mariens iiber
der eucharistischen Opferstitte. Die meisten
Gotteshduser im abendldandischen Raum wei-
sen einen Marienaltar auf. Jesus und Maria
konnten nicht getrennt voneinander gedacht
und verehrt werden, und deshalb sah man im
Schatten des Kreuzes und des Tabernakels
mit besonderer Vorliebe das Bild der Mutter
unseres Erlosers.

Maria darf nicht als selbstindige Grosse,
gleichsam losgelost von Christus, betrachtet
werden, vielmehr wird die Stellung und Bedeutung Mariens erst klar und
licht im Gesamtplan der Erlosung. Tdglich erneuern sich in der heiligen
Messe die heiligen Geheimnisse des gottmenschlichen Lebens und Sterbens
Jesu, an denen Maria wesentlich mitbeteiligt war. In dieser biblischen
Sicht ergeben sich begliickende Beziehungen zwischen dem Priester, der
das Kreuzopfer Jesu auf unblutige Weise erneuern darf, und Maria, die
thr Jawort zur Menschwerdung und Menschheitserlosung gab.

Die noch dunkel klingenden Worte alttestamentlicher Weissagung er-
halten im seligen Ereignis der gottmenschlichen Geburt durch die heilige
Jungfrau Maria erst ihr volles Licht und ihren klaren Sinn. Wenn der
Prophet Jeremias verkiindet: «Gott schafft Neues auf Erden, die Frau
umschliesst den Mann» (Jer 31, 22), so wissen wir heute die Deutung dieses
Wortes. Maria durfte dem Erloser das Priestergewand der heiligen
Menschheit aus threm reinsten Blute weben und anziehen. Darum ist sie
die «goldene» Pforte geworden, durch die der Gottmensch in diese Welt
und in unsere Natur eintrat. Die Evangelien sprechen wenig von Maria,
aber gerade die wenigen Aussagen sind wesentlich und entscheidend fiir
ein rechtes Verstandnis der lieben Gottesmutter. Es ist auffallend, dass
Maria bloss zweimal wihrend der 6ffenlichen Lehrtitigkeit unseres Herrn
in den Vordergrund tritt. Aber diese zwei Ereignisse bergen fiir den Prie-
ster tiefgriindige Einsichten. Es war zu Kana in Galilda, wo Jesus und
Maria zu einer Hochzeitsfeier geladen waren. Hier machte unser Herr
«den Anfang seiner Wunderzeichen» und seine Jinger glaubten an ihn

(Jo2,11).

47



Maria sieht die Verlegenheit der Brautleute, sie trigt in tiefer Beschei-
denheit die Bitte vor Jesus: «Sie haben keinen Wein mehr». Nach der
seltsamen Antwort Jesu auf ihre Frage, wendet sie sich an die Diener und
sagt ihnen ebenso bestimmt wie bescheiden: «Tut alles, was Er euch
sagt.» Thr Eingreifen war entscheidend, doch nicht sie wirkt das Wunder,
sie will nicht ins grelle Licht der allgememen Bewunderung treten. Thre
Aufgabe bestand darin, den Brautleuten aus der Verlegenheit zu helfen
und den Jungern Jesu den Glauben an seine Gottessohnschaft zu ver-
mitteln. Diese Aufgabe hat Maria allzeit innegehabt. Die Menschen sollen
durch ihre Vermittlung jesus sehen, an ithn glauben, ithn tber alles lieben.

Zum andern Mal tritt Maria in den Vordergrund am Ende des Lebens
Jesu, auf dem Kalvarienberg. Auch hier spricht Christus zu seiner Mutter
und redet sie mit dem Titel «Frau» an. Wie sie zu Beginn des 6ffentlichen
Lebens Jesu aktiv mitbeteiligt war, so steht sie nun an der blutigen Opfer-
stitte von Golgotha, um mit ihrem gottlichen Sohn das Erlosungsopfer
fiir die ganze Menschheit zu vollenden. Zu Kana sagte ihr Jesus geheim-
nisvoll: «Meine Stunde ist noch nicht gekommen» — auf Golgotha hort
sie von seinen ersterbenden Lippen: «Es ist vollbracht!» Hier erfihrt nun
Maria in der bittersten Stunde ihres Lebens ihren ureigensten Anteil am
Erlosungswerk Christi, in der Vollendung als Mutter mit dem Schwert im
Herzen. Das Wort Simeons bei der Darstellung Jesu im Tempel erfiillte
sich am blutigen Opferaltar des Kreuzes: «Dieser ist gesetzt zum Fall und
zur Auferstehung vieler in Israel und zum Zeichen des Widerspruchs —
und deine Seele wird ein Schwert durchdringen» (Lk 2, 35). Wer sich so
nahe an die Opferstdtte Christi heranwagt, wird hineingenommen in die
liecbenden Erloserpline Gottes. In diesem unerhérten Hineingenommen-
werden ins Opfer Jesu steht Maria auf hochster Stufe, da sie ja «voll
der Gnade» war, konnte sie den Willen des himmlischen Vaters besser
erfassen als alle Jiinger und Apostel des Herrn. Wie Maria «juxta crucem»
neben dem Opferaltar des Kreuzes ihren Standort bezog, so darf auch
der Priester, wenn er das Gedichtnis des Leidens und Sterbens Christi
im Geheimnis der Messe begeht, innigsten Anteil gewinnen am Opfer Jesu,
darf seinen Standort unter dem Kreuze Christi einnehmen. Das heisst
nun in die Sprache des Lebens iibersetzt: der Priester steht unter dem
Kreuze, er muss mit Christus den Widerspruch der Welt erfahren und
mit Maria ein Schwert im Herzen tragen. Durch seine hohe Auserwihlung
gilt dem Priester stets das Wort des Herrn: «Haben sie mich verfolgt,
werden sie auch euch verfolgen — der Junger steht nicht liber seinem
Meister!» Die Gegenwart Mariens unter dem Kreuze war ein unsiglicher
Trost fir den leidenden und sterbenden Erloser. Hier wurde Maria in
Wahrheit «die Mutter vom Troste» — das liebste und heiligste Geschopf
in der vollen Ergebenheit des Mitleidens! Wenn der Priester nicht bloss
das Kreuzopfer auf unblutige Weise nachvollzieht, sondern sein eigenes
Leben hineingibt, dann darf er gewiss sein, dass die «Mutter Jesu auch
dort 1st».

Unter dem Kreuze unseres Herrn ist Maria eigentlich Priestermutter
geworden. In dieser entscheidendsten Stunde der Welterlosung erhielt sie
von Jesus Christus einen neuen Auftrag: «Frau, siehe da deinen Sohn!»

48



49



Der Jiinger, «den Jesus liebte», Johannes, wurde tags zuvor von Christus
selber zum Priester geweiht. Diesen Primizianten durfte nun Maria wie
ihr eigen Kind entgegennehmen. Das priesterliche Wirken des Johannes
steht kiinftig im Zeichen Mariens! Der sterbende Heiland sagt es klar:
«Siehe da, deine Mutter!» Des Johannes Aufgabe war deutlich ausgespro-
chen, «Maria zu sich zu nehmen». Das Evangelium betont es nachdriick-
lich wie eine dankbare Bestitigung: «Von jener Stunde an nahm er sie in
sein Haus auf» (Jo 19, 27). Nach dem Sprachgebrauch der Bibel besagt
dieses Wort sogar noch mehr: Er nahm sie «in sein Eigen» auf — also
in allen Dingen, die dem Jiinger eigen sind, soll Maria sein. Der Priester
soll Maria nicht bloss in sein Haus aufnehmen, dass er etwa ein Bild von
ihr verehre — wir diirfen dieses evangelische Wort — ein wirkliches
Euangelion — tiefer sehen. Maria soll in unser Denken, in unser Wollen,
in unser Beten und Arbeiten einziehen. Maria zu sich aufnehmen heisst der
lieben Gottesmutter alle Tiiren auftun, sie ins Innerste unseres Lebens ein-
treten lassen. Unter dem Kreuze Christi begann die grosse Marienver-
ehrung, besiegelt durch das Wort des Herrn, sie sollte niemals mehr ab-
reissen bis zum Ende der Zeiten. Es ist bezeichnend, wie die edelsten
Minner und Frauen aller christlichen Jahrhunderte eine vorziigliche Liebe
und Verehrung zu Maria hegten. Sie hatten offensichtlich wie Christi
Lieblingsjiinger «Maria zu sich» genommen. Und von all ihren Lebens-
tagen darf man das schone Wort von Kana melden: «Die Mutter Jesu
war dort».

Wenn der Priester Maria wirklich «zu sich» genommen hat, wird er
sich stindig bemiihen, ihr Beispiel und ihre unvergleichlichen Tugenden
nachzuahmen. Das Evangelium sagt von Maria, «dass sie alle Worte und
Geschehnisse iiber Jesus bewahrt und in ihrem Herzen erwogen habe»
(Lk 2, 19). Ist das nicht eine wesentliche Aufgabe fiir den Priester Christi,
«das Wort iiber Jesus» zu bewahren und stindig im Herzen zu erwigen!
Des Priesters Gliick ist von innen, wird nicht durch dussere Zufilligkeiten
gestiitzt. Wenn das Wort Gottes in thm lebt und Heimat gefunden hat,
wird er auch ein treuer Zeuge und Kiinder des Wortes sein. Vom Beispiel
Mariens her gesehen erhilt das priesterliche Beten und Betrachten einen
neuen marianischen Impuls.

Maria darf dem Priester auch Vorbild sein in der heilsvermittelnden
Titigkeit als Ausspender der gottlichen Geheimnisse. Nach der Verkiin-
digung zu Nazareth machte sich Maria auf und zog in freudiger Eile ins
Bergland, um ihrer Base Elisabeth zu helfen (Lk 1, 39). Bei diesem Anlass
durfte sie dem werdenden Vorldufer des Herrn die Erlosungsgnade iiber-
mitteln. Elisabeth spricht dies voll zitternder Freude aus (Lk 1, 44). Es
erfiillte sich das Wort des Engels an Zacharias, dass der Vorldufer «schon
im Mutterschosse voll des Heiligen Geistes sein werde» (Lk 1, 15). Die-
nend und helfend erscheint hier Maria bei ihrem segenspendenden Werk.
Als sie bei der Hochzeit von Kana durch ihr fiirbittendes Wort das erste
Wunder Jesu erwirkt, so dass die Jiinger zum Glauben kamen, voll-
brachte sie zunichst und vor allem eine Tat der Néchstenliebe. Sind das
nicht sprechende und leuchtende Hinweise fiir unser priesterliches Wir-
ken! Wie wiirde das Ausspenden sakramentaler Gnaden und der Dienst

50



am Wort fruchtbar und segensreich, wenn der Priester seine «amtlichen
Funktionen» mit wohltuenden Werken der Nichstenliebe unterbauen
wiirde!

Der Dienst am Nichsten ist eine Frucht der gottlichen Vereinigung. Es
ist ja die Eigenart des Guten, sich mitzuteilen. Das unendliche Gut gibt
sich von Ewigkeit der Person des Sohnes und des Heiligen Geistes und
iiberflutet schliesslich nach aussen in der Schépfung. Wenn ein Geschopf
an der gottlichen Gite teilnimmt, hat es das dringliche Verlangen, sich
andern mitzuteilen. Weil Maria ganz von Gott erfiillt war, «voll des Hei-

51



ligen Geistes», war ithre Nachstenliebe einzig gross, gleichsam ein Uber-
stromen Gottes zu uns Menschen.

Auch nach der Auferstehung und Himmelfahrt Christi weilte Maria
mit dieser strahlenden Liebe unter den ersten Priestern Jesu Christi und
Aposteln. Mit innigen Gebeten harrte sie gemeinsam mit den Jiingern
des Herrn auf die Herabkunft des Heiligen Geistes. Am Pfingstfeste er-
kannte sie in ihrem erleuchteten Glauben, dass nichts Geringeres auf sie
wartete als die Sorge um die heranwachsende Kirche Jesu Christ. Es 1st
daher nicht verwunderlich, wenn die erste Christengemeinde in Jerusalem
nach der Sendung des Heiligen Geistes sich besonders auszeichnete durch
die Liebe! Nie soll die Christenheit die unverginglich schonen Zeilen
vergessen, mit denen Lukas in der Apostelgeschichte das erste Zusammen-
leben der Christen schildert. «Tag fiir Tag verharrten sie einmiitig im
Tempel, brachen in ihren Hiusern das Brot, nahmen miteinander die
Speise zu sich in der Einfalt und Freude ihres Herzens, lobten Gott und
fanden Huld bei allem Volk. Die Menge der Gliubigen aber war ein Herz
und eine Seele» (Apg 2, 46—47).

Leuchtend in diesem machtvollen Glanz der ersten Liebe steht das
Beispiel der Urgemeinde von Jerusalem fiir immer am Anfang der christ-
lichen Geschichte. Inmitten dieser ersten Christengemeinde weilte und
lebte Maria, die Mutter der schénen Liebe! Wo eine Gemeinde so umhegt
und gendhrt wird von heiliger Mutterliebe und Sorge, da muss sie licht-
voll dastehen inmitten von Juden und Heiden. Die unergriindliche Liebe
der Gottesmutter hat uns das unvergessliche Bild einer liebenden Ge-
meinde geschaffen, auf das wir immer freudig und voll Sehnsucht blicken
werden.

Es ist darum verstandlich, dass man seit dem frithen Mittelalter mit be-
sonderer Vorliebe das Bild Mariens tiber die Altire gestellt hat, wo das
Geheimnis der eucharistischen Liebe sich tiglich erneuert. So kann auch
der Priester, der als wirklicher Hirte und Seelsorger seiner Gemeinde «den
Leib Christi auferbauen» will, auf die Mitwirkung und Hilfe der Mutter
Jesu niemals verzichten. Vielmehr wird er in dringender Sorge um das
Helil aller die Verehrung der lieben Gottesmutter fordern, denn «dort, wo
die Mutter Jesu ist», wird er auch seinem Herrn und Meister begegnen.

P. Hieronymus Haas

32



	Maria und der Priester

