
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 40 (1962)

Heft: 11-12

Artikel: Zur Geschichte der Marienfeste im mittelalterlichen Basel

Autor: Ladner, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Geschichte der Marienfeste

im mittelalterlichen Basel

ntsprechend der Entfaltung des ganzen kirchlichen
Lebens im Laufe der Jahrhunderte hat im besonderen
der Marienkult eine Entwicklung durchgemacht, die in
aufsteigendem Mass den Frömmigkeitsstil beeinflusst.
Dies lässt sich mithin an der Geschichte der Marienfeste

im mittelalterlichen Basel aufzeigen, wo zwar die Quellenlage für eine
solche Studie nicht gerade günstig ist, weil alle erhaltenen liturgischen
Handschriften erst aus dem Spätmittelalter stammen. Doch weisen uns
zwei Dokumente den Weg: das erste gehört in die Frühzeit des kirchlichen

Basels, das heisst etwa ins Jahr 820; es handelt sich um das

sogenannte Capitulare des karolingischen Basler Bischofs Hatto und stellt
eine Diözesanverordnung über die Unterweisung der Gläubigen dar 1

;

das andere ist das berühmte Ceremoniale Basiliensis Episcopatus, welches
Hieronymus Brilinger kurz vor der Reformation angelegt hat, indem er
«die Gebräuche, liturgischen Vorschriften und die Zeremonien alter
Observanz des Chores des hohen Stifts Basel aus alten Ritualbüchern und
Schriftdenkmälern ausgezogen, neu zusammengestellt und ausgearbeitet»
hat 2. Zwischen diesen beiden Dokumenten liegen ziemlich genau
siebenhundert Jahre, während welchen wir nun die Geschichte der Marienfeste
in Basel darzustellen versuchen 3.

DIE ALTEN MARIENFESTE IM CAPITULARE HATTOS

Das Capitulare des Bischofs Hatto zeigt in seinem achten Kapitel
Ansätze zu einem Diözesankalender, indem nämlich die für das Bistum
Basel vorgeschriebenen kirchlichen Feste aufgezählt werden. Zu Ehren der
heiligen Jungfrau finden sich darunter folgende: Mariä Lichtmess (Hypa-
pante, Purificatio, 2. Februar), Mariä Verkündigung (Annuntiatio,
25.März), Mariä Himmelfahrt (Assumptio, 15. August) und MariäGeburt
(Nativitas, 8. September). — Die Bedeutung dieser Aufzeichnung, die
übrigens mit Ausnahme des später zu besprechenden Festes der
Unbefleckten Empfängnis alle auch heute noch gültigen grossen Marienfeste

206



enthält, liegt darin, dass sie Aufschluss über die schnelle Verbreitung
dieser Feste gibt, die seit dem 6. Jahrhundert im Orient belegt sind, im
folgenden in Rom Eingang finden und von dort aus nach Gallien und
Spanien gebracht wurden; in karolingischer Zeit scheinen sie — laut
Hattos Capitulare — wenigstens in einzelnen Teilen des Reiches
gefeiert zu werden. In welchem Ausmass allerdings diese Feste ausgestaltet

sind, wissen wir für diese frühe Zeit kaum; meist erst aus späteren
Jahrhunderten sind uns vereinzelte Nachrichten überliefert.

In diesem Zusammenhang ist Mariä Lichtmess besonders interessant.
Ursprünglich ein Fest der Begegnung des Herrn mit Simeon und Anna
wird daraus allmählich ein Marienfest. Es scheint, dass schon sehr früh
der Brauch der Kerzenweihe dazutritt. Für Basel haben wir einen ersten —
sicher späten — Beleg aus dem Jahre 1274, wo die vier Töchter des

Königs Rudolf von Habsburg den Dominikanern grosse Kerzen geopfert
haben. — Offensichtlich wird es auch zur Gepflogenheit, dass die
Geistlichkeit des Basler Münsters den Dienstmannen und Amtleuten des
Bischofs und der Stadt Kerzen zu schenken hat, denn in der Lehenskonstitution

des Jahres 1351 heisst es ausdrücklich, dass bei Unterlassung
eines solchen Geschenkes sich die Berechtigten ungestraft selber eine
Kerze vom Hauptaltar nehmen können. — Hieronymus Brilinger schliesslich

stellt anschaulich die Lichtmesszeremonien zusammen: «... Die Kerzen

werden an diesem Tage während des Absingens der Sext im Chore in
dieser Reihenfolge verteilt: zuerst dem gnädigen Herrn, wenn er anwesend

ist, dann dem Propst, dem Dekan, den höheren Würdenträgern, den
Domherren, den Assisii (d. h. den Vikaren der Domherren), den Kaplänen
und zuletzt den Chorsängern. Dem Bischof und den Herren Prälaten
werden gedrehte Wachskerzen zugeteilt, und zwar in einer Zahl, wie es

der Würde eines jeden entspricht, den übrigen Domherren aber und den
Kaplänen wie gewohnt, d. h. einem Domherrn soviel wie zwei Kaplänen.
Schliesslich verteilt der Dormentarius den Jungen in der Schule ebenfalls
ihre Kerzen Hierauf zieht man in Prozessionen und mit brennenden
Kerzen über den Münsterplatz. Stationen werden gemacht im Chor der
Johanneskapelle und im Münster ...» — Über die Gestaltung der Feste
Mariä Verkündigung, Mariä Himmelfahrt und Mariä Geburt schweigen
die Quellen fast vollständig. Bei den beiden zuletzt genannten verweist
Brilinger für die Prozessionen und die Stationen auf Mariä Lichtmess
und bemerkt noch zum Assumptiofest, dass nach der Vesper im Basler
Münster eine Predigt an das Volk gehalten wird 4.

DIE JÜNGEREN MARIENFESTE DES SPÄTMITTELALTERS

Neben die vier alten, grossen Marienfeste treten im Laufe des späteren
Mittelalters vier weitere, die vor allem das Leben der hl. Jungfrau dem
Gläubigen veranschaulichen sollen. Es sind dies: Mariä Heimsuchung
(Visitatio), Mariä Darstellung im Tempel (Praesentatio), das Fest der
Sieben Schmerzen Mariä (Compassio) und schliesslich das Fest der
Unbefleckten Empfängnis (Immaculata conceptio).

207



Das Fest Maria Heimsuchung (2. Juli), das wahrscheinlich im 13.
Jahrhundert in Frankreich entstanden ist, wird schon durch das Konzil von
Le Mans (1247) zum gebotenen Feiertag erhoben, aber erst Papst Boni-
faz IX. beschliesst 1389, es in der ganzen Kirche einzuführen. Wann
und wie es zum ersten Male in Basel gefeiert worden ist, lässt sich nicht
mehr sagen. Hingegen wissen wir, dass Basel für die spätere Verbreitung
dieses Festes von grosser Wichtigkeit geworden ist: das Basler Konzil
nimmt sich in seiner 43. Session (1441) ganz besonders des Visitationsfestes

an, indem es das Dekret Papst Bonifaz' IX. verdeutlicht wiederholt.

Drei Jahre später gibt das längst schismatisch gewordene Konzil ein
eigenes, sehr schönes Offizium für dieses Fest heraus. Zudem werden
Ablässe für diejenigen verkündet, die am Festtag entweder an einem
Gottesdienst oder an einem kirchlichen Stundengebet teilnehmen. Dies
alles verleiht der Visitatio solches Ansehen, dass Brilinger schliesslich
feststellen kann: «Dieses Fest der seligen Jungfrau wird mit der gleichen
Feierlichkeit und denselben Zeremonien begangen wie die andern Marienfeste»

(d. h. Lichtmess etc.).
Ebenfalls aus dem späteren Mittelalter stammt das Fest Mariä

Darstellung im Tempel (auch Mariä Opferung genannt, Praesentatio), das

am 21. November gefeiert wird. Es beruht auf apokryphen Evangelien
und wird 1371 aus Konstantinopel am päpstlichen Hof zu Avignon
eingeführt. Rund hundert Jahre später nimmt Papst Sixtus IV. diesen
Gedenktag als Lokalfest in das römische Brevier auf, und von diesem Augenblick

an ist seine Verbreitung gesichert. In Basel nimmt das Praesentatio-
Fest über Mainz und das Elsass Eingang. Hier findet es, wie übrigens
alle Marienfeste, einen ganz besonderen Förderer im Prior der Kartause,
Heinrich Arnoldi, der u. a. 1494 eine Schrift «De Septem festivitatibus
beatae virginis Mariae» («Uber die sieben Feste der seligen Jungfrau
Maria») drucken lässt5. — Schliesslich muss noch das Fest der Sieben
Schmerzen Mariä (Compassio) erwähnt werden, das zwar weniger ein
Fest als vielmehr eine Andacht zur schmerzhaften Muttergottes darstellt.
Ihre Anfänge gehen ins 12. Jahrhundert zurück, aber im Laufe des
späteren Mittelalters verbreitet sich die Verehrung über ganz Europa, was
mit der allgemeinen Akzentuierung der sogenannten Leidenstheologie
zusammenhängt. Für Basel wissen wir, dass sich auch wieder Heinrich
Arnoldi zugunsten dieser Andacht einsetzt.

DAS KONZIL VON BASEL
UND DAS FEST DER UNBEFLECKTEN EMPFÄNGNIS

Obwohl das Fest der Immaculata Conceptio (8. Dezember) nicht zu
den ursprünglichen Marienfesten gehört, ist es doch an Bedeutung gleichrangig

mit jenen geworden. Es hat eine ziemlich lange und komplizierte
Vorgeschichte, denn schon im 13. Jahrhundert ist es von gewissen Kreisen
der Kirche gefeiert worden. So steht das Fest zum Beispiel im Festkalender
der Franziskaner, während es die Dominikaner ablehnen. Es ist nun Sache
des Konzils von Basel gewesen, Ordnung in die unklare Lage zu bringen.

208



Spalentor (1400)



Im März 1436 beginnen die Verhandlungen über die Immaculata-Con-
ceptio-Frage; bereits im nächsten Monat wird der später berühmte
Konzilsgeschichtsschreiber Johannes von Segovia beauftragt, vor der
Kirchenversammlung die Lehre von der Unbefleckten Empfängnis Mariens
gegen die Dominikaner zu verteidigen. Die ersten Rededuelle bringen
keine Lösung, um so weniger, als die ganze Diskussion im Juli wegen
dringenderer Geschäfte vorläufig unterbrochen werden muss. — Erst im
Mai 1438 werden die Disputationen über die strittige Lehre wieder
aufgenommen, und immer noch ist es Johannes von Segovia, der die
Verteidigung anführt. Aber auch diesmal kommt man zu keinem Ergebnis.
Inzwischen häufen sich die schriftlichen Äusserungen in Form von
Streitschriften, die uns heute noch anschaulich die pro- und contra-Stellung-
nahmen zur Immaculatalehre zeigen. — Endlich im Sommer 1439 ist es so
weit: das Konzil schreitet zum endgültigen Spruch. Aber in diesem
Zeitpunkt gilt die Basler Kirchenversammlung in den Augen Roms nicht mehr
als ökumenisches Konzil, denn sie hat Papst Eugen IV. abgesetzt. So
erlässt schliesslich die vom Papst verurteilte Synode am 17. September
1439 in der 36. Sitzung das Dekret, durch welches die unbefleckte
Empfängnis Mariens als Dogma verkündet wird. — Gleichzeitig erhält Johannes

von Segovia den Auftrag, das Offizium für das Fest zusammenzustellen;

sein Vorschlag wird mit wenigen Änderungen anfangs Dezember
des gleichen Jahres vom Konzil angenommen, so dass das neue Offizium
zum ersten Male schon am 8. Dezember 1439 zur Anwendung kommen
kann. — Alles wäre jetzt in Ordnung gewesen, wenn die Kirchenversammlung

rechtliche Gültigkeit gehabt hätte. Da dies aber nicht der Fall
war, ist auch das erlassene Dekret nicht offiziell anerkannt worden. Erst
etwas mehr als vierhundert Jahre später, das heisst am 8. Dezember 1854,
ist durch Papst Pius IX. die endgültige Definierung des Dogmas erfolgt6.

Es bleibt uns noch zu fragen, welche Wirkung das Dekret des Basler
Konzils in Basel selbst hat. Obwohl die Gemüter auch nach der
Veröffentlichung nicht zur Ruhe kommen — Papst Sixtus IV. (1471—1484)
weiht zum Beispiel die Sixtinische Kapelle der Unbefleckten Maria und
empfiehlt ein Immaculataoffizium, was dann Anlass zum sogenannten
Immakulistenstreit gibt, der an einigen deutschen Universitäten und ganz
besonders in den elsässischen Städten entbrennt —, feiert man in den Basler
Kirchen regelmässig mit grosser Würde das Fest am 8. Dezember. —
Hieronymus Brilinger, ein überzeugter Anhänger der Immaculatalehre,
möchte dieses Fest am liebsten über alle andern Marienfeste stellen. Hören
wir seinen Vorschlag selber: «Es wäre wirklich angemessen und der
Vernunft entsprechend, wenn vorgeschrieben wäre, dass dieses Fest mit noch
grösserer Feierlichkeit und Verherrlichung zu begehen sei als die übrigen.
Wurde doch in dieser Marienkirche (gemeint ist das Basler Münster) am
17. September 1439 durch das heilige Konzil von Basel erklärt, dass die
allerreinste Jungfrau und Mutter Maria unberührt und befreit gewesen
sei von jeglichem Makel der Erbschuld. Doch begeht man dieses Fest mit
Umgang, Stationen und Gebräuchen wie andere Feste der heiligsten
Jungfrau Maria .».

210



Diese paar Bemerkungen zur geschichtlichen Entwicklung der Marienfeste

zeigen doch, wie alt einerseits die marianische Tradition in Basel
ist, und wie mächtig sich anderseits gerade in den letzten Jahrzehnten
vor der Reformation das Interesse für die Marienverehrung steigert. Die
Feste selber stellen nur einen Aspekt — vielleicht den kirchlich wichtigsten

— dar. Um ein getreueres Bild von der baslerischen Marienverehrung
im Mittelalter zu erhalten, müsste man dazu die mannigfachen Andachtsformen,

die vielen Marienpatrozinien, die Geschichte der Marienbruderschaft

am Münster und vieles mehr betrachten. Alles zusammen würde ein
reiches Bild ergeben, aus welchem man verstehen lernte, wie tief die
Marienfrömmigkeit im Herzen der damaligen Basler verankert war, die
ja Maria nicht nur als Patronin des Münsters besassen, sondern auch als
Schutzherrin gegenüber dem Feind am Spalentor und als Hüterin der
Weisheit im Siegel der Universität. Pascal Fadner

Anmerkungen:

1 Massgebende Edition in den MGLL Cap. I 363 ss.

2 Edition bei: Konrad W. Hieronimus, Das Hochstift Basel im ausgehenden Mittelalter

(Basel 1938).
3 Es sei hier auch auf die interessante Parallelarbeit von Luden Pfleger, Die geschichtliche

Entwicklung der Marienfeste in der Diözese Strassburg (in: Archiv für elsäs-
sische Kirchengeschichte t. 2 [1927]) verwiesen, die ich dankbar benutzt habe.

4 cf. Anton Linsenmayer, Geschichte der Predigt (München 1886), p. 299, und 'Wilhelm
Wackernagel, Altdeutsche Predigten und Gebete (München 1876), p. 48.

5 cf. Dictionnaire de la Spiritualité t. I (1937) 892; Lexikon für Theologie und Kirche V
(1960), Spalte 174/5.

0 Uta Fromherz, Johannes von Segovia als Geschichtsschreiber des Konzils von Basel
(Basel 1960), p. 26 s. — cf. auch Sury-von Roten, M., Die Marienverehrung am Oberrhein

zur Zeit des Basler Konzils (in: Ztschr. für Schweiz. Kirchengeschichte 48
(1954), p. 170—178.

Siegel der Universität (1516)

211


	Zur Geschichte der Marienfeste im mittelalterlichen Basel

