
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 40 (1962)

Heft: 9

Artikel: Toleranz innerhalb der Kirche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Toleranz innerhalb der Kirche*

Toleranz ist überall da notwendig, wo eine Mannigfaltigkeit und Vielfalt

neben- und miteinander leben sollen, und dies sogar in einer Einheit,
wie sie zum Wesensmerkmal der Kirche gehört. Um die Notwendigkeit
der Toleranz des «sich gegenseitigen Ertragens» innerhalb der Kirche
einzusehen, muss man vorab wissen, dass in der Kirche, trotz ihrer Wesenseinheit,

die Vielfalt legitim und gottgewollt ist, ja, dass dieser Pluralismus
sogar als fruchtbare, zur Liebe gehörende und sie vollendende Spannung
mit zum Wesen der Kirche gehört.

I. Notwendigkeit der Toleranz

Die Notwendigkeit der Toleranz ist also mit dem Wesen der Kirche
als einer Einheit aus Vielen und mit der Natur des Menschen als freier
Person gegeben.

Das Wesen der Kirche wird, wie Pius XIE sagte, am treffendsten
gedeutet mit den Worten des heiligen Paulus: «Ihr seid der Leib Christi,
einzeln aber dessen Glieder» (vgl. dazu Rom. 12, 4—8; I. Kor. 12,
27—30). In der Kirche gibt es also den Leib, das Ganze, die Einheit, den
lebenden Organismus, es gibt in ihr aber auch den Einzelnen, das Glied,
den Christen als Person und Individuum. Wie im Menschenleib, so hat
auch im Leibe Christi jedes Glied und Organ seine ganz bestimmte,
individuelle Aufgabe und Funktion innerhalb des ganzen Organismus. Es

muss die Verschiedenheit und das Zusammenspiel, die gegenseitige
Abhängigkeit und die polare Spannung von Glied zu Glied und zum Ganzen
geben. Ein Glied trägt das andere und wird doch wieder vom anderen
getragen. Kein Glied ist gleich wie das andere. Die Hand ist eben Hand,
und sie kann nicht Fuss sein oder sein wollen. Jedes Glied, auch in der
Kirche, ist an seinem Orte lebenswichtig. Auch der Leib Christi ist, wie
der Menschenleib, hierarchisch gegliedert, es gibt von Natur aus Ober-
und Unterordnung. Das Einzelglied ist nur im Ganzen lebensfähig, und
das Ganze bedarf der Einzelglieder. Dennoch ist die Kirche nicht bloss

* Anmerkung: Dieser kurze Vortrag erhebt keinen Anspruch, das Problem der Toleranz
erschöpfend zu behandeln oder deren weitschichtige Probleme zu lösen. Er wurde als
Einführung zu einem Gespräch über «Toleranz innerhalb der Kirche» im Rahmen des
«Vereines für christliche Kultur» in Basel gehalten. Es sollten nur die Grundlagen und
die Ausgangspunkte zu einem Gespräch aufgezeigt werden.

159



die Summe ihrer Glieder, wie auch der Mensch nicht bloss die Summe
seiner Glieder und Organe oder seiner vegetativen Funktionen ist.

Wichtig ist nun die Tatsache, dass die Individualität und Eigenständigkeit
des Einzelgliedes nicht aufgehoben oder zerstört, sondern gefordert

und gefördert wird. «Gratia non destruit naturam, sed perficit eam»:
Die Gnade, durch die wir Glieder im Leibe Christi werden, zerstört
unsere Natur und Individualität keinesfalls, sondern baut auf ihnen auf
und vollendet sie. Nicht Auslöschung der Personalität ist Ziel der christlichen

Formung, sondern deren Entfaltung zur christlichen Persönlichkeit,

bis zum Heiligen, die wohl samt und sonders eigenwillige, starke und
ausgeprägte Persönlichkeiten waren und gerade als solche der Gesamtkirche

zum Segen gereichen. Der Christ ist kein Retortenmensch, kein
Massenmensch, es darf in der Kirche keinen Kollektivismus der Herzen,
keine Uniformität geben. Das Ziel aller Ökumene ist nicht die Einheitskirche,

sondern die Kircheneinheit. Die Kirche respektiert und muss
respektieren: die wirkliche Gewissensüberzeugung, die Sphäre oder die
Zone des Privaten und Einmaligen jedes Menschen.

Mannigfaltigkeit und Vielfalt in der Kirche ist also legitim, davon muss
der Priester, davon müssen alle Christen Notiz nehmen. Die Vielfalt
bringt die nötigen Spannungen in die Kircheneinheit hinein, Spannungen,
die in und durch die Liebe getragen und ertragen werden müssen: «Einer
trage des anderen Last, so erfüllt ihr das Gesetz Christi» (Gab 6, 2).
Intoleranz kommt zumeist daher, dass der Einzelne sich selbst, sein Denken,
Urteilen, Wollen und Tun verabsolutiert und zur Norm erheben will, statt
zu bedenken, dass er nur ein Glied im Ganzen und Glied anderer Glieder
ist, dass man dem Irrtum verfällt: Anderssein sei gleichbedeutend mit
Falsch- und Irrigsein.

Die Fülle der Mannigfaltigkeit und des Reichtums in der Kirche und
damit der Rahmen der Toleranz werden noch weiter, wenn man
bedenkt, dass in der Kirche nicht nur der Einzelmensch in jedem
Lebensalter und in jeder Situation, sondern alle Jahrhunderte, alle
Kulturen, Sprachen, Stände, Klassen und Bildungsstufen Aufnahme und Heimat

finden sollen. Es gibt nicht nur die abendländische oder europäische
Kirche, es wird und muss auch die Kirche in Asien, Afrika und Amerika
geben. Wir müssen so tolerant und katholisch sein, dass wir von den aus-
sereuropäischen Kirchen nicht erwarten oder verlangen, sie müssten
zuerst dekadente Europäer oder gar «römisch» werden, bevor sie Christen
sein können. Die europäische (römische) Ausprägung ist nicht die allein
mögliche und gültige. Hat nicht jeder Mensch und jedes Volk ein Anrecht,
das in die Kirche mit hineinzubringen, was zu seinen persönlichen Werten
gehört?

II. Wo ist Toleranz gefordert?

Ziehen wir nun einige, auf Toleranz hinweisende Konsequenzen nach
dem Grundsatz: «in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus cari-
tas» (im Notwendigen soll Einheit, in Zweifelsfällen Freiheit, in allem
aber die Liebe bestehen).

160



In Glaubensfragen ist Toleranz innerhalb der Kirche insofern wichtig,
dass keine Glaubenssätze unterschoben werden, wo gar keine bestehen,
dass nicht Schul- und persönliche Meinungen als Dogmen ausgegeben
werden.

Die legitime Vielfalt in der Kirche wird überall da sichtbar werden,
wo die Kirche durch ihre Glieder verleiblicht und gelebt wird, so vor
allem im Kultus, in der Liturgie und in der Gottesdienstgestaltung, wo
trotz allgemein verpflichtender Normen noch Raum genug bleibt für
ein gewisses «Lokalkolorit», wodurch allerdings dem «Kantönli- und
Cliquengeist» nicht Tür und Tor geöffnet seien. Auf jeden Fall wird es

neben der offiziellen Liturgie und der sogenannten objektiven Frömmigkeit
auch das «paraliturgische», private religiöse Leben und die persönliche

Frömmigkeit geben müssen. Der offizielle Liturge, der Priester und
Seelsorger einer Pfarrei von einigen tausend Seelen, Individualisten,
Personen und Persönlichkeiten steht darum vor der schweren Aufgabe, durch
seine Wortverkündigung und als Ausspender der Geheimnisse Gottes
«alle» zu erreichen und bei allen anzukommen. Sollte er so etwas wie eine
Art «Universalpersönlichkeit» sein, oder darf auch er «sich selber» sein,
darf auch er auf Toleranz hoffen?

Toleranz wird sehr aktuell und immer aktueller, je weiter die kirchlichen

Strahlungen in die an sich auch weltlichen Bereiche hinein- und
hinausdringen. Nennen wir nur einiges:

Gibt es zum Beispiel in der Kunst (Kirchenmusik und darstellende
Kunst) einen Stil, eine Kunstrichtung oder eine Epoche, von denen man
sagen könnte, sie seien die offiziellen, für immer und einzig gültigen
Ausprägungen des Christentums oder des Katholizismus? Das wäre wohl
intolerant. Anderseits ist aber sicher die Frage berechtigt: geht die Toleranz

so weit, dass man alles, was sich als Kunst anbietet, einfach
hinnehmen muss?

Ist Toleranz nicht auch am Platze im Schul-, Erziehungs- und
Bildungswesen, oder gibt es auch da nur eine mögliche Form und Methode?

Kann man in der Sozial- und Gesellschaftslehre, oder gar in der Politik
auf Uniformität dringen, oder erfordern gerade diese Gebiete eine weite,
den örtlichen und zeitlichen Verhältnissen angepasste Toleranz? Gibt
es nur eine Form für das Zusammenleben von Staat und Kirche? Darf
der Christ in diesen erwähnten Fragen aus persönlicher Gewissensüberzeugung

auch einmal «anderer Meinung» sein, ohne Gefahr zu laufen,
von Liniengetreuen als «Ketzer» gebrandmarkt zu werden?

Die Kirche fördert des weitern zum Beispiel eine Vielfalt von
religiösen Vereinen, die sich an gewisse Stände und Altersstufen wenden mit
je verschiedenen Zweckbestimmungen. Bedeuten die Vereine eine
Aufteilung und Zersplitterung der Pfarrei, oder müssten nicht die Vereine
einsehen, dass sie alle ein und dasselbe Ziel haben, das sie unter Tolerierung

verschiedener Wege und Methoden erreichen müssen?

In der Kirche erblühte eine Vielfalt von religiösen Orden und
Kongregationen. Soll eine Nivellierung und Uniformierung erstrebt werden,
oder schafft nicht gerade die Toleranz die Einheit in der Vielheit?

161



Die Kirche toleriert das freie Wort und die öffentliche Meinung, was
natürlich kein Freipass ist für Kritisiersucht, Besserwisserei und
Rechthaberei. Das freie Wort steht dem zu, der seine Kirche liebt, der in und
mit ihr lebt, dem, der vor allem auch bereit ist, in und an seiner Kirche
zu leiden.

III. Spannungsmomente in der Kirche?

Sind nun die aufgezählten Punkte Gegensätze oder Widersprüche,
die sich ausschliessen, über die man sich ewig streiten muss? Oder sind
es einfach die notwendigen Spannungsmomente, die zum Wesen der
Kirche gehören und unsere Liebe herausfordern? Das letzte ist zu bejahen,
denn polare Spannungen sind mit dem Wesen und der Aufgabe der
Kirche gegeben. Dafür noch einige Hinweise. In der Kirche, im mystischen

Leibe Jesu Christi, finden und binden sich:
Göttliches und Menschliches, Ewiges und Vergängliches wie in Christus

selber, der zugleich König der Herrlichkeit und der Mann der Schmerzen
ist. Die Kirche ist unsichtbar-pneumatisch und doch wieder sichtbar-leibhaft,

sie ist Kirche der Heiligen und der Sünder, Rechts- und Liebeskirche.
Sie ist Trägerin und Geberin von Wort und Sakrament. Es finden sich in
ihr: Gesetz und Freiheit, Amt und Charisma, Priester und Laien, Aktion
und Kontemplation, Liebe und Gebot, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit,
Glauben und Wissen, Demut und Selbstbewusstsein, Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft, Statisches und Dynamisches... Und beachten
wir sehr wohl: es heisst nicht: Rechts- oder Liebeskirche, Wort oder Sakrament,

Aktion oder Kontemplation. Das scheinbar sich Ausschliessende
ist immer mit einem «und» verbunden und zu vereinen. Keine Kirche ist
wahre Kirche, die nur das eine tut und das andere lässt.

Die Kirche ist also tatsächlich nicht bloss die « coincidentia oppo-
sitorum», das Ineinander- oder Aufeinanderfallen von Gegensätzen, sie

ist sogar die «complexio oppositorum», das heisst die Umschliessung oder
Synthese von scheinbar Gegensätzlichem. Den Gliedern der Kirche ist
es aufgegeben, das, was bisweilen ein Gegeneinander zu sein scheint, zu
einem Miteinander zu machen durch Toleranz, durch das einigende Band
der Liebe. P. Thomas

«Bei den geistigen Auseinandersetzungen gelten zwei Spielregeln:

Offenheit und Bereitschaft zum fachlichen' Gespräch;
Achtung vor der Persönlichkeit des Gesprächspartners und vor seiner
ehrlichen Gewissensüberzeugung.

Mit Toleranz meinen wir das Eintreten für unsere innere Überzeugung
in der Weise menschlicher Redlichkeit, Vornehmheit, Offenheit, Gerechtigkeit

und Liebe.»
(Bischof Dr. Wilhelm Kempf, Limburg)

162


	Toleranz innerhalb der Kirche

