
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 40 (1962)

Heft: 6-7

Artikel: Der soldatische Aspekt benediktinischer Lebensart

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der soldatische Aspekt
benediktinischer Lebensart

Mönch und Soldat

Was ist ihnen gemeinsam?
Schon in ihrer äusseren Erscheinung offenbaren sie die Zugehörigkeit

zu einer abgegrenzten Gruppe von Menschen: Sie sind uniformiert.
Wie der Mönch eigentlich nur im geistlichen Gewand den Zugriffen

der Umwelt entzogen ist, so steht nur ein uniformierter Soldat unter den
Schutzvorschriften der Genfer Konvention.

Beide sind eingegliedert in eine ganz bestimmte Gemeinschaft. Sie leben
nicht isoliert, sondern Seite an Seite mit ihren Mitbrüdern bzw. Kameraden.

Unausweichlich sind sie den Aktionen und Reaktionen der andern
ausgeliefert. Ein erfreuliches Zusammenleben ist nur möglich in der Liebe;
es zerschellt am Egoismus eines Einzelnen.

Diese menschliche Gemeinschaft ist in einen örtlich begrenzten Lebensbereich

eingesenkt: Kloster und Kaserne, Kirche und Exerzierplatz bzw.
Schlachtfeld.

Der Tagesablauf ist durch eine feste Ordnung streng geregelt. Sowohl
der Mönch wie der Soldat hat sich Gewissenhaftigkeit in seiner Arbeit und
Pünktlichkeit dem Tagesbefehl gegenüber aufzuerlegen.

Stete Bereitschaft, um für irgend etwas Unerwartetes eingesetzt zu
werden, ist beiden eigen.

Von einer Stunde auf die andere kann der Abt dem Mönch ein ganz
neues Wirkungsfeld zuweisen. Dem entspricht die dauernde Alarmbereitschaft

des Soldaten.
Über ihre Zeit können sie nur in geringstem Masse verfügen; ihre Freizeit,

ihr Ausgang sind beschränkt und mit Auflagen versehen.
Von beiden verlangen die Vorschriften, dass sie sich einer straffen Haltung

und Würde befleissen.
Im 7. Kapitel der Regel will St. Benedikt den Mönch nicht nur seine

Demut im Herzen bewahren, sondern auch in seiner Haltung nach aussen
offenbart wissen: «. wo immer er also sei, mag er sitzen, gehen oder
stehen, stets senke er sein Haupt und schlage die Augen nieder.»

Auch die strenge Einordung in die Hierarchie ist Merkmal beider. Aber
die Parallelität von Mönch und Soldat erschöpft sich nicht in den eben
erwähnten mehr oder weniger äusserlichen Merkmalen; es existieren
auch geistige Gemeinsamkeiten: Dienstbereitschaft — Gehorsam —
Kampf — Tod.

«An dich also wendet sich mein Wort, sofern du dem eigenen Willen
entsagst und die starken, glänzenden Waffen des Gehorsams ergreifst, um
Kriegsdienst zu leisten für den Herrn Christus, den wahren König.»

115



So lesen wir gleich im ersten Abschnitt des Prologs der heiligen Regel.
Wie beim Soldaten Gehorsam und Disziplin Grundlagen der militärischen
Aktion sind, so ist der Gehorsam des Mönchs der Regel und dem Abt als
Stellvertreter Gottes gegenüber Voraussetzung für ein monastisches Leben.
St. Benedikt verlangt, dass dem Abt sogar dann Gehorsam geleistet werden

muss, wenn dieser selbst einmal nicht so handeln sollte, wie er
spricht.

Wie das Zitat erhellt, ist der Mönch aufgerufen, zu kämpfen, Kriegsdienst

zu leisten. Wir werden diesem Aspekt einen eigenen kleinen
Abschnitt widmen.

«Der Soldat bringt sein Leben dar und tötet; er ist Opfer und
Opferpriester zugleich und gehört somit einem geschlossenen Orden an» (Jean
de Larsan). Tötet nicht auch der Mönch den «alten Menschen» und opfert
sich selbst dem Herrn in der Eucharistiefeier?

Mönch und Soldat leben in einer anderen Sphäre als wir, nämlich
einbezogen in die engsten Bezirke des Todes. Der Tod ist ihr Partner, sie

atmen seine Gegenwart. Dadurch sind sie unserer Welt schon halb
entrückt.

Die Bereitschaft zu gehorchen, zu kämpfen und zu sterben, entspringt
letztlich dem Willen zu dienen; sei es dem irdischen Vaterland oder dem
himmlischen Gott.

Der Mönch als Soldat

Der Mönch ist Kämpfer im Ringen zwischen Gut und Bös, in der
Verteidigung des Reichs des Lichtes gegen die Angriffe des Reichs der Finsternis.

Er nimmt es sehr ernst mit dem Kampf um die Entscheidung, denn es

geht ihm nicht darum, ein Land zu erobern, sondern den Himmel zu
gewinnen.

Hier scheiden sich die Ziele von Soldat und Mönch: Der eine ist Kämpfer
auf der Ebene des Blutes, der andere Streiter in den Sphären des Geistes.

Während der Soldat gegen einen physischen äusseren Feind kämpft,
bekriegt der Mönch den Dämon in sich selbst. Zu diesem Krieg bedarf es

ständiger Bereitschaft, da Satan keine Kampfpausen kennt. Eingedenk
des Bibelwortes: «Wachet und betet, denn der Feind geht umher wie ein
brüllender Löwe und sucht, wen er verschlinge», erhebt sich der Mönch
zu dunkler Stunde, um in aktivem Gebet die Vorteile der Offensive zu
erlangen.

Doch in den Kampf darf sich nur ein hart Trainierter wagen. Die
«Trainingsvorschriften» St. Benedikts findet der Klostermann grösstenteils

im 4. Kapitel der Regel, wo von ihm in vielen konkreten
Aufforderungen verlangt wird, dass er unablässig die Hindernisse menschlicher
Schwachheit und Trägheit überwinde, in Liebe und Gehorsam zur
gottbefohlenen Ordnung wachse und — was das Wichtigste ist — die Pflege
des geistlichen Lebens übe. Denn ohne Gnade vermag er nichts.
Ausgerüstet mit der Waffenrüstung des Glaubens, die er täglich im «Innern
Dienst» des beharrlichen Gebetes und des feierlichen Gottesdienstes läutert

116



j\onu'ncfit 6tw"IqbIç vjftundJ, joganis;

'»on,mquir,g(.jdto;fulguR',pffti*,raft,
tJerin is idiro qiuntur cjrodçmoiie liber,

Dum'Patnsfpemit iufli tpphanus obit.

Tafel 23/24
Der Gottesmann entschleiert Zukunft und Herzensgeheimnisse



und erneuert, wagt er es, sich dem Feind zu stellen. Das Bewusstsein, einen
gerechten Kampf zu führen für den wahren und siegreichen König Christus,

gibt ihm Elan und Sicherheit.

Der Laie unter dem soldatischen Aspekt der heiligen Regel

Wir Christen ausserhalb der Mauern sind weder Mönch noch Berufssoldat.

Wir können sie, die gesellschaftlichen «outsiders», nicht in vollem
Umfang ihrer Art zum Vorbild nehmen; ja, es wäre ungeschickt, die
Verhaltensweisen dieser Extremgruppen zu den unsrigen zu machen. Unsere
Aufgabe ist nicht kongruent mit der ihren — wohl aber ähnlich: Unser
Motto heisst auch Kampf.

Insofern können wir uns bei St. Benedikt über gewisse Methoden und
Trainingshinweise orientieren, die sich im Kloster während Jahrhunderten
trefflich bewährt haben. Teilweise können wir sie direkt übernehmen:
Ständige Bereitschaft, den Willen Gottes zu tun; Verbundenheit mit Gott
durch treues Gebet; Wachsamkeit, damit wir nicht vom engen, steilen
Pfad des christlichen Lebens in den Abgrund fallen; Friedfertigkeit gegenüber

den Mitmenschen; dauerndes Überwachen des eigenen Lebenswandels;

Atemschöpfen in der Stille der Betrachtung und Beschauung (die
«Ruhe vor dem Sturm» ist kein leerer Ausdruck!)

Teilweise müssen wir die Regelvorschriften unserer Situation anpassen.
Unser Kampf ist nicht nur ein Kampf des erlösten Menschen gegen die
durch die Erbsünde angeschlagene Menschlichkeit und gegen diabolische
Mächte, sondern auch ein Kampf gegen die Welt. Es ist uns aufgegeben,
die Erlösungstat Christi Tag für Tag manifest werden zu lassen,
weiterzuführen in der Heimholung der Welt zu Gott. Sicher, den Satan können
wir nicht bekehren, wohl aber die Welt. Wir müssen ihr durch ein
vorbildliches Leben und mittels der Durchdringung aller Lebensbereiche
mit christlichem Geist die Richtung auf Christus geben. Teilhard de Chardin

sieht das Universum in ständiger Evolution auf Christus hin begriffen.
Doch schliesst er eine katastrophale Dekadenz, entstehend aus dem
Missbrauch menschlicher Freiheit, nicht aus. Die Menschheit hat die Aufgabe,
die Weichen der Evolution richtig zu stellen. Wir Christen müssen uns
dieser Weichen bemächtigen, die Schlüsselpositionen einnehmen. Wenn
wir sie andern überlassen, handeln wir widerchristlich: «Wer nicht für
mich ist, ist gegen mich!» Es geht nicht darum, unsere Ellbogen zu
gebrauchen, um die andern brüsk beiseite zu drängen, sondern alle unsere
geistigen und charakterlichen Fähigkeiten derart zu fördern, dass wir die
anerkannt prädestinierten Aspiranten für die verantwortungsvollen
Posten sind. Aber das wird nicht ohne heldenhaften Einsatz unserer ganzen

Persönlichkeit zu erreichen sein. Was wollen wir aber auf der
Schmalspurbahn unseres eigenen Ichs bleiben, wenn wir mit etwas mehr Anstrengung

und in Zusammenarbeit mit unseren Mitmenschen die ganze Welt
der Erlösung zuführen können? Ist es nicht ein grossartiger Gottesdienst,
die Welt ihrem Schöpfer zurückzuerobern? Bestimmt, es bedarf des
Optimismus; doch als Schüler St. Benedikts wissen wir, dass wir unsere Hoff-

118



nung auf Gott setzen dürfen und sollen. «Ich kann alles in dem, der mich
stärkt.»

Wenn wir unser Tun in der Welt als Gottesdienst, als gehorsame Erfüllung

des göttlichen Willens betrachten, so kann uns kein böser Stolz
überkommen, selbst wenn wir in den höchsten Positionen sitzen — nein,
die echte Demut wird unser Attribut sein: «Nicht ich lebe, sondern
Christus lebt in mir.»

Die heilige Regel öffnet ungeahnte Perspektiven, wenn man es wagt,
ihren Inhalt einer Modifikation auf das Leben in der Welt zu
unterwerfen!

Aus dem Prolog zur heiligen Regel:

Lausche, mein Sohn, auf die Lehren des Meisters und neige

das Ohr deines Herzens ; nimm willig hin die Mahnung des

gütigen Vaters und erfülle sie im Werk, damit du in der Mühsal

des Gehorsams heimkehrest zu dem, den du in der Trägheit

des Ungehorsams verlassen hast. An dich richtet sich also

mein Wort, der du dem Eigenwillen entsagst und die

herrlichen Heldenwaffen des Gehorsams ergreifst, um für den

Herrn Christus, den wahren König, zu kämpfen.

119


	Der soldatische Aspekt benediktinischer Lebensart

