
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 40 (1962)

Heft: 6-7

Artikel: Vom Sinn der Arbeit

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn der Arbeit

Jedermann erstrebt mit seiner Arbeit einen materiellen oder geistigen
Nutzen. Wer bedenkt dabei, dass durch die Arbeit der arbeitsethischen
Grundhaltung der Mensch einem Endzustand der Selbstverwirklichung
entgegenreift. Nur wenige wissen, dass die Schöpfung in jedem von uns
und durch uns weitergeht. Wir nehmen und haben an ihr teil in dem Aus-
mass, als wir mitwirken und uns dessen bewusst sind.

Der arbeitende Mensch will in der Arbeit seine Selbstverwirklichung
erleben. Hierzu gehört, dass sie sinnvoll ist und als Dienst am Menschen
empfunden wird. Er will gesamtmenschlich beansprucht und
vollmenschlich genommen werden. Trifft dies nicht zu, selbst wenn er sich

sagen kann, durch sie in rechtschaffener Weise leben zu können, dann
ist die Arbeit für ihn ein Vorgang der Entfremdung.

Die Arbeit wird immer und für jeden zeitlebens ein Problem sein. Sie
ist es für unsere veräusserlichte Zeit im besondern Masse. Die Mehrheit
der Werktätigen empfindet sie als Last und Bürde. Sie soll daher in ihrer
Dauer verkürzt werden und in ihrem Ertrag soviel einbringen, dass die
zunehmende Freizeit und ihre Gestaltung den Menschen für die Mühen
des Tages entschädigt.

Für unser deutsches Wort «arbeiten» hat die lateinische Sprache zwei
verschiedene Wörter mit unterschiedlicher Bedeutung: Operari wirken,
laborare sich mühen. Die Arbeit ist ein Wirken mit Mühe. Sie erfordert
Anspannung unserer körperlichen und geistigen Kräfte, sie entwickelt
aber auch unsere Talente zur Fertigkeit und ermöglicht in der Tat die
Entfaltung der Persönlichkeit.

Die Arbeit ist für den Menschen ohne Zweifel von unermesslicher
Bedeutung. Sie wird indessen für die Erfüllung unseres Lebens fruchtbar,
wenn sie integriert und damit in eine zweite Dimension hineinwächst.
Eine fugenlose Einordnung ist schlechterdings unerreichbar. Wir müssen
uns aber dennoch darum bemühen und uns damit abfinden, sie wenigstens
teilweise zu erwirken.

Die Arbeit nach der Regel des heiligen Benedikt

Die Regel bietet dem Laien nützliche Ansatzpunkte. Es sind weniger
Rezepte als allgemeingültige Hinweise und Richtlinien. So werden die
Mönche angehalten, weder träge noch müssig zu sein. Jeder soll Handarbeit

verrichten und sich heiliger Lesung hingeben, beides zu seiner Zeit.
Dabei sind die Schwächern zu schonen, sei es durch aufmerksame Rück-

106



Tafel 15/16 St. Benedikt flieht aus Subiaco



sieht oder dienende Hilfe. Keiner sei stolz auf sein Können, sondern
erbringe bescheiden sein Werk.

Die hier geforderte Arbeit ist geordnet: Art und Umfang richten sich
nach Anlage und Vermögen. Die spirituelle Ergänzung ist gewährleistet
und der soziale Charakter sichergestellt. So wird der Mensch
vollumfänglich und gleichmässig ausgelastet. Geist und Werk bedingen und
durchdringen sich.

Durch die Arbeit bekommen wir die Dinge in den Griff; wir besitzen
sie! Um sich ihrem Banne zu entziehen, müssen wir den Griff auch lockern
können. Die offene Hand — sie gibt und empfängt, sie macht letztlich
frei, von sich und den Dingen. Wir haben hier und jetzt unsern Auftrag,
sind aber Bürger zweier Welten!

Die gute Arbeit ruft verdienter Musse. Für den Christen bedeutet sie
das Zur-Ruhe-Kommen bei und mit Gott, in einem Wort: Das Gebet als
Form der Zwiesprache zwischen Schöpfer und Geschöpf. Wir sprechen
mit Ihm über all das, was uns bewegt und beschäftigt, bedrückt und
erfreut. Wir schlagen leichter die Brücke, indem wir von dem Zustand
ausgehen, in dem wir uns befinden.

Beten heisst in der Arbeit innehalten und Gott Raum und Zeit geben,
was mitunter bewirkt, dass die Gebetshaltung untergründig mitgeht und
unser Handeln trägt und positiv ausrichtet. Arbeiten und Beten, Aktivität
und Kontemplation ergänzen, durchdringen und überhöhen sich beständig.

Die Sozialnatur des Menschen findet auch in der Regel die ihr würdige
Entsprechung. Das für- und miteinander Arbeiten und Beten in einem
betont gemeinschaftlichen Feben ist nicht nur spürbar, sondern
vordergründig und charakteristisch. Darin widerspiegelt sich die alte und
ursprüngliche Auffassung von der Caritas als ein Verhalten christlicher
Bewährung und Nächstenliebe.

Arbeiten, Beten und Caritas sind gleichsam die drei Seiten ein und
derselben Figur, die formal und inhaltlich ein Ganzes bildet. Das ABC des
Christen beherrschen wir nur, wenn auch wir als Faien aus dieser Einheit
leben. Aus der entsprechenden Gesinnung und Haltung treffen wir die
Entscheidungen.

Die Arbeit in einer weltlichen Welt

Der Tagesablauf im Kloster ist inhaltlich und zeitlich geordnet. Das
Opus Dei, die Hand- und Kopfarbeit und die Rekreation haben ihren
bestimmten Platz. Auch wenn das Kloster nicht mehr der abgeschlossene
Ort von ehedem ist, so bleibt doch immer noch Zeit und Raum für Stille
und Einkehr. Etwas von dieser Stille sollte sich auch der Mensch in der
Welt verschaffen.

Denn es gibt kein menschliches Reifen und keine selbstmächtige
Innerlichkeit ohne diese Stille. Sie schafft die Voraussetzungen und trägt
mit dazu bei, dass sich die wirren Dinge wieder ordnen, Probleme lösen,
neue Ausblicke darbieten und Kräfte frei werden für schöpferische Taten.
In ihr findet der Mensch wieder den Frieden mit Gott und der Umwelt.

108



Noch ein weiteres Moment klösterlicher Eigenart ist beachtenswert:
Der Sinn für Mass und weise Beschränkung. Wir denken hier an die Ziele,
welche sich die Menschen setzen und an die Mittel, mit deren Hilfe sie
diese zu erreichen versuchen. Wir denken hierbei noch viel mehr an das,
was wir unsern Mitmenschen an Leistungen zumuten, sei es zuviel oder
sei es auch zuwenig.

Bergson sagt in einem seiner Werke: «Das Erhabenste, was Gott
geschaffen hat, sei, den Menschen zu seinem Mitschöpfer gemacht zu
haben.» Mit der gesunden Liebe zur Welt als Objekt der Schöpfung muss
sich aber auch eine echte Liebe zu Gott verbinden. Die horizontale
Ausdehnung unseres Wirkens bedarf der vertikalen Ergänzung und Verbindung

mit dem Überirdischen: Heimholung der Welt!
«Nur die Lebens- und Leistungsentwicklung, die nicht allein aus

einem planenden Willen hervorgeht und ihr Gesetz nicht mehr aus dem
Ich-Anspruch nimmt, sondern aus der geheimnisvoll-ichlosen Tiefe des

Wesens, zeitigt auch jene Dauer des Werkes, die niemals einer ,Endgestalt'
eignet, sondern als eine fortzeugend fruchtbare Form dem Grundgesetz
des atmenden Lebens entspricht» (Graf Diirckheim).

Arbeitsethische Konsequenzen

Es gibt eine Pflicht zur Arbeit, entsprechend den Verhältnissen, in die
jeder berufsmässig hingestellt ist. Jedermann hat Gaben und Talente, dazu
bestimmt, sie zu entwickeln und den erhaltenen Auftrag zu erfüllen. Das
zu vollbringende Werk soll auch gut sein. Von unsern Kräften soll daher
abverlangt werden, was erforderlich und möglich ist.

Wir sind nur Mitschöpfer, wenn unsere Arbeit im Dienste des Schöpfers

steht und in seinem Geist erbracht wird. Die Arbeit ist dann integriert,
wenn sie dieser Formel entspricht. Kennt sie aber diese letzte Hinordnung

nicht, dann dient sie rein materialistischen Zielen und Absichten.
Das Sein ist dann nicht Stufe, sondern Hindernis.

Als Zusammenfassung, die wohl vereinfacht, aber das Wesentliche
richtig wiedergibt, sei ein arabischer Spruch erwähnt, der besagt:
«Willst du eine gerade Furche ziehen, häng' deinen Pflug an einen Stern!»

109


	Vom Sinn der Arbeit

