
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 39 (1961)

Heft: 9

Artikel: Aus der Geschichte des Klosters Muri

Autor: Amschwand, Rupert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus der Geschichte
des Klosters Muri

Zwischen den beiden Abteien Mariastein und Muri besteht eine Art
Leidens- und Schicksalsgemeinschaft. An die Mauern beider Gotteshäuser

wurde das Brecheisen der Zerstörung gesetzt; aber die Stürme
vermochten sie nicht zu überwältigen: die Vorsehung Gottes und eine
unzerstörbare Treue zur Kontinuität der Geschichte ihrer Klöster
bewahrten die beiden Konvente vor dem Untergang. Aus der alten Zeit der
noch unbedrohten Existenz ragen in der Basilika von Mariastein zwei
Denkmäler in die Gegenwart herein, die auf die Beziehungen zwischen
beiden Klöstern hinweisen: das Altarbild Mariä Himmelfahrt von 1689,
ein Geschenk des Abtes Plazidus Zurlauben von Muri, und die
reichgeschnitzte Kanzel von 1733, ein Geschenk des Abtes Gerold Haimb.

Stiftung und Stifter

Am Anfang der Geschichte des Klosters Muri steht nicht eine wundersame

himmlische Erscheinung, sondern ein Bedürfnis nach Sühne für
menschliche Schuld. Ita von Lothringen, die Gemahlin des Grafen Ratbot

von Habsburg, regte die Gründung des Klosters an (1027); Ratbot
und dessen Bruder Werner, Bischof von Strassburg, unterstützten sie.
Vom Lindenberg, an dessen Hang das Kloster gebaut wurde, hat man
einen wunderschönen Ausblick auf die mit Schnee und Eis bedeckten
Berge der Innerschweiz. Zu ihren Füssen, im Voralpenland Obwalden,
wird der Konvent von Muri, 800 Jahre nach der Gründung, eine neue
Heimat finden.

Das Kloster Einsiedeln besiedelte das neugegründete Kloster mit Mönchen.

An ihrer Spitze stand der Propst Reginbold (gestorben 1055), der
nicht nur den Bau von Kloster und Kirche leitete, sondern auch an geistliche

und geistige Bedürfnisse dachte. In andern Klöstern, angefangen
in seinem Mutterkloster, bettelte er eine ansehnliche Bibliothek zusammen

und richtete eine Schule — die älteste Schule des Aargaus! — und
eine Schreibstube ein, wo die Mönche Notker und Heinrich liturgische
und andere Bücher abschrieben.

Die Kirchweihe erfolgte erst 1064. St. Martin von Tours wurde Titular

176



und Patron des Klosters. Dieser im ganzen Abendland hochverehrte
Mönchsbischof war schon vom heiligen Benedikt zum Patron eines

Heiligtums auf Monte Cassino erwählt worden. Seit der Kirchweihe war
St. Martin der Hausvater und Beschützer des Klosters und genoss durch
alle Jahrhunderte höchste Verehrung. Nur in der Barockzeit überstrahlte
der römische Katakombenheilige Leontius den Glanz des Martinsfestes.
Als die Mönche zum Wanderstab greifen mussten, nahmen sie St. Martin
mit in die Verbannung, so wie einst der fromme Aeneas seinen Vater
Anchises aus den fallenden Trümmern von Troja trug.

Die Stifterfamilie und ihre Nachkommen übten zuerst die eigenkirchliche
Herrschaft über das Kloster aus, das in allem vom Willen der gräf-

177



lichen Familie abhing. Im Zusammenhang mit der von Cluny ausgegangenen

Kirchen- und Klosterreform wandelte Graf Werner der Fromme
1082 die Herrschaft in eine Schutzvogtei um, die bis ins 15. Jahrhundert
von den Grafen von Flabsburg und den spätem Herzögen von Österreich
ausgeübt wurde.

Die Stifter und mehrere ihrer Nachkommen wurden in Muri begraben,
die Stifter vor dem Kreuzaltar in der Mitte der Kirche, wo sie heute noch
ruhen; zuletzt Hedwig, die Mutter König Rudolfs, mit dem das Haus
Habsburg aus der Morgendämmerung in das helle Tageslicht der
Geschichte trat. 16 Kaiser des Heiligen Römischen Reiches Deutscher
Nation stammen von den Klosterstiftern ab, unter ihnen Karl V., der
letzte Kaiser der geeinten abendländischen Christenheit. Heute noch
wird ihrer aller täglich im De profundis gedacht. Die Pietät unterliegt
nicht dem Wandel der Zeiten.

Ein heiliger Abt

In der Gestalt des seligen Abtes Luitfrid (1085—1096) erlebte das
Kloster Muri die erste Blütezeit. Er kam, im Todesjahr des eifrigen
Reformpapstes Gregor VII., von St. Blasien nach Muri. Die Zeitgenossen
rühmen Luitfrids Tugend und Umsicht. Die Reife und Erfahrung seines
schon vorgerückten Alters war mit weiser, starker Güte verbunden. Luitfrid

trägt in seinem geistigen Antlitz die schönsten Züge benediktinischer
Frömmigkeit: eine einfache, echte Religiosität, genährt aus der belebenden

Kraft der Liturgie, verklärt vom Zauber einer edlen Marienminne.
Es klingt gar nicht unglaublich, wenn die Luitfrid-Legende zu berichten
weiss, dass ihn der Herr bisweilen in gnadenvollen Stunden der Betrachtung

seine göttliche Nähe erleben Hess. Auf seinem Schmerzenslager hört
er Melodien psallierender Mönche, und singende Engel verklären seinen
Tod. Luitfrid war nicht ein gelehrter Mönch, der Wissenschaft und Kunst
um Wertvolles bereichert hätte. Er war ein Mensch voller Innerlichkeit
und Tiefe des religiösen Gemütes, an denen das benediktinische Mittelalter

so reich war.
Luitfrid führte den Abtsstab nur elf Jahre. Er starb am 31. Dezember

1096. Die Stätte seines Grabes entzieht sich unserer Kenntnis. Sein Wirken

jedoch blieb den kommenden Geschlechtern unvergessen, sein
Beispiel verpflichtend. Den Titel eines «Seligen» trägt Luitfrid erst seit dem
17. Jahrhundert. Liturgische Verehrung wurde ihm bis heute nicht zuteil.
Abt Johann Jodok Singisen legte 1644 erstmals einem Neuprofessen den
Namen Luitfrid bei. Seither trägt immer ein Mönch den Namen des

Seligen.

Jahrhunderte und Schicksale

Wieviel könnten diejenigen, deren Namen ins Sterbebuch des Klosters
eingetragen sind, von wechselvollen Schicksalen im Laufe der
Jahrhunderte erzählen, von Bränden und Kriegsnöten, von Aufstieg und
Niedergang! öftere Brände und Brandschatzungen (1300, 1386, 1443/45

178



und 1531) zerstörten viele Bücher und Urkunden. Es gab für Muri kein
freiherrliches Privileg; doch entstammten die Äbte bis zum Ende des

14. Jahrhunderts meist dem niederen Adel. Nach der Eroberung des

Aargaus 1415 übernahmen die eidgenössischen Orte die Schutzherrschaft
über das Kloster.

In relativ geordneten Verhältnissen trat das Kloster ins Zeitalter der
Reformation. Ein zwar der Welt im Geiste der Renaissance stark
zugewandter, aber kraftvoller Abt, Laurentius von Heidegg (1508—1549),
widerstand dem Drucke Zürichs und rettete das Kloster durch die Stürme
der Religionskriege hindurch, wenn er es auch nicht vor der Plünderung
bewahren konnte.

Seit der Reformation waren die Freien Ämter politisch und kulturell
auf die Gemeinschaft der katholischen fünf Orte hin orientiert. Das
Kloster Muri vermittelte den Anschluss an die eigenständige
innerschweizerische Barockkultur. Die Übertragung der Reliquien des

Märtyrers Leontius aus den römischen Katakomben in die Klosterkirche von
Muri im Jahre 1647 machte diese vorübergehend zu einem vielbesuchten
Wallfahrtsort. Die bedeutendsten Äbte dieser Zeit sind Johann Jodok
Singisen (1596—1644) und Plazidus Zurlauben (1684—1723). Abt
Jodok leitete die schönste Blüteperiode des Klosters ein, war am Zusam-
menschluss der schweizerischen Benediktinerklöster zu einer Kongregation

(1602) massgebend beteiligt und wurde mit dem Ehrentitel eines
zweiten Gründers in der Mitte der Kirche zu Füssen der Stifter begraben.
Abt Plazidus war ein grosszügiger Bauherr und Mäzen. Ausdruck des

179



harmonischen Zusammenwirkens von benediktinischem Ordensgeist und
feudalem Kultursinn im Kloster Muri ist vor allem die 1695—1697 vom
Tessiner Giovanni Bettini erbaute Klosterkirche, der schönste barocke
Zentralraum der Schweiz. In dem Priestermönch Johann Caspar Win-
terlin (gestorben 1634) besass Muri den letzten bedeutenden klösterlichen
Buchmaler und Kupferstecher der Schweiz. Unter allen Wissenschaften
besassen mehrere Äbte und Mönche eine ausgesprochene Neigung für
Geschichte, so die Äbte Dominikus Tschudi (1644—1654), Augustin
Stöcklin (Fürstabt in Disentis 1634—1641) und Fridolin Kopp (1751 bis
1757).

1701 erhob Kaiser Leopold I. den Abt in den Reichsfürstenstand. Der
fürstliche Glanz blieb Episode. Entscheidend waren der gute Geist und
die religiöse Ausstrahlung. Hier liegt der Grund, warum der Konvent
ungebrochen durch die geistigen Umwälzungen der Aufklärung und der
Revolution hindurchging. Innerlich gefestigt erwartete er die grösste
Prüfung seiner langen Geschichte. P. Rupert Amschwand, Samen

(Fortsetzung folgt)

Verzeichnis
der Benediktinerklöster

Die Bayrische Kongregation 1

Abt-Präses der Kongregation ist zur
Zeit der hochwürdigste Abt von Scheyern,
Dr. Johannes Ev. Hoeck. Sie zählt 10

Abteien und das Priorat von Andechs
nebst 3 Kollegien mit 518 Mitgliedern; im
Jahre 1955 dagegen 533. Sie wurde
gegründet 1684 vom sei. Papst Innozenz XI.,
nach Restauration der Klöster in Bayern
neu errichtet von Pius IX. im Jahre 1858.
Die Mönche üben die Seelsorge in den
ihnen anvertrauten Pfarreien und
Frauenkonventen aus; berühmt sind die Gymnasien

der bayrischen Kongregation;
1. Metten (6 nicht inkorporierte Pfarreien

mit 13 000 Seelen; Gymnasium
mit 400, meist internen Studenten).

1 Vergl. Molitor: Aus der Rechtsgeschichte

benediktinischer Verbände,
Bd. II, S. 465—561; 612—618; 682 f,
III, 11, 26, 101.

2. Augsburg / St. Stephan (Gymnasium
mit 600 Studenten, davon 130 Interne).

3. Scheyern (eine nicht inkorporierte
Pfarrei mit 3000 Seelen; Seminar und
Gymnasium mit 260 Alumnen).

4. Weltenburg (eine nicht inkorporierte
Pfarrei mit 1000 Seelen; Ackerbauschule

mit ca. 100 Schülern im
Internat).

5. München / St. Bonifaz (2 Pfarreien
mit 11500 Gläubigen; Priorat Andechs
und Pfarrei Erling mit 1400 Seelen).

6. Schäftlarn (eine nicht inkorporierte
Pfarrei mit 1530 Seelen; Gymnasium
und Kollegium mit 190 Alumnen; dazu

gehört auch das Institut der Re-
gularoblatinnen St. Hildegard für
Kindererziehung und Krankenpflege
in der Pfarrei).

7. Ettal (eine Pfarrei mit 1100 Seelen;
Gymnasium mit 250 Studenten, wovon
224 Interne; Kollegium in München).

8. Plankstetten (eine Pfarrei mit 1450
Seelen; davon hängt ab auch das

Kollegium St. Benedikt in Eichstätt mit 80

Alumnen).
9. Ottobeuren (eine Pfarrei mit 6010 Seelen;

Progymnasium mit 50 internen

180


	Aus der Geschichte des Klosters Muri

