
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 39 (1961)

Heft: 5

Vorwort: Allerheiligen

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




ALLERSEELEN Allerheiligen
der grosse Tag der Toten —
ein Tag ernster Besinnung.
Die Schrecken des jüngsten
Gerichtes wetterleuchten
durch die Liturgie. Da ist
die Rede vom durchdringenden

Schall der Posaunen, die
alle Toten vor den Thron
des allwissenden Richters
zwingen — vom grossen
Buch, worin alles eingetragen

steht, was wir in diesem

Leben getan und unterlassen

haben; vom Urteil des

Herrn, der die Guten in den

Himmel und die Bösen in
die Hölle schickt zur ewigen

Beseligung oder zur
immerwährenden Verdammnis.

Allerseelen erinnert uns
noch mehr an das besondere

Gericht, das auf den Tod
eines jeden Menschen folgt,
und an den Reinigungsort,
Fegfeuer genannt, wo wohl
die meisten Menschen sich

aufhalten müssen, bevor sie

zur Anschauung Gottes
gelangen. Denn wohl die meisten

Menschen, die aus diesem

Leben scheiden, sind zu

gut für die Hölle, aber nicht
gut genug für den Himmel.
Es mag ihnen im
alldurchdringenden Licht Gottes
ergehen wie Gästen, die zu
einem vornehmen Mahl
geladen, sich vor dem Eintritt
nochmals im Spiegel
betrachten und mit tödlichem
Schrecken feststellen, wie
ungepflegt sie ausschauen

und wie sehr die Kleider von
der langen Reise zerschlissen

Meine lieben Oblaten,

die Festmesse von Allerheiligen entwirft
ein packendes Programm christlicher
Lebensgestaltung. Die Epistel zeigt uns das Endziel
der irdischen Pilgerschaft, das Evangelium
den Weg, der dorthin führt, und die
Zwischengesänge den Führer und Weggefährten,
ohne den wir das Ziel niemals erreichen
könnten.

Die Epistel lässt uns mit Johannes, dem
greisen Seher auf der Insel Patmos, einen
Blick tun in das himmlische Jerusalem, in
diese unvergleichlich schöne Stadt, deren Strassen

und Mauern sich auferbauen aus Gold,
Edelgestein und Perlen. Ihre Tore bleiben offen
Tag und Nacht. Die Könige der Erde tragen
ihre besten und edelsten Schätze hinein. Es gibt
dort weder Sonne noch Mond noch irgend ein
künstliches Licht. Die Herrlichkeit Gottes
taucht Stadt und Bewohner in einen Glanz, den
niemand beschreiben kann. Es gibt dort auch
keinen Tempel mehr, weil das himmlische
Leben nicht in eine sakrale und profane Sphäre
zerfällt. Das himmlische Jerusalem baut sich
aus lebendigen Bausteinen auf, die Auserwählten

selbst bilden den Tempel Gottes. In unzählbaren

Scharen stehen sie vor dem Thron des
Allerhöchsten — in weisse Gewänder gehüllt,
mit Palmen in den Händen zum Zeichen des

siegreich bestandenen Erdenkampfes. Aus
goldenen Harfen rauscht ihr Lobgesang in
unbeschreiblichem Wohlklang durch die himmlischen

Hallen. Aus goldenen Schalen steigt der
Weihrauch ihrer unaufhörlichen Gebete vor
das Antlitz der göttlichen Majestät. Und die

ganze Festgemeinde erscheint wie eine Braut
geschmückt und eilt Christus, dem Bräutigam,
entgegen zur ewigen Hochzeit. Vorbei, endgültig

vorbei sind Tränen, Seufzer und Schmerzen,
Misserfolge und Enttäuschung. Gott selber
wird jede Träne abwischen von den Augen
seiner Heiligen. Gott wird sein: alles in allem!
Darum kann es nur noch Freude, Jubel, Wonne
und Entzücken geben von Ewigkeit zu Ewig-

82



keit. Das ist das Endziel des christlichen
Lebens und die letzte Station der irdischen Pilgerschaft.

Welch beneidenswertes Los, welch
tröstlicher Ausblick!

Aber wie heisst nun der Weg, der dorthin
führt? Das Evangelium gibt uns Auskunft.
Christus hat uns in seiner berühmten
Bergpredigt die Richtung gewiesen. Dieser Weg —
täuschen wir uns nicht — ist ein enger und
steiler Pfad. Er verlangt Mut, Ausdauer und
Selbstverleugnung. Er verlangt heroischen
Einsatz. Dieser Weg ist zugleich bedrückend und
beglückend. Bedrückend, weil er uns in
unversöhnlichen Gegensatz stellt zu all dem, was die
Welt als vernünftig, zweckdienlich, angenehm,
schön und begehrenswert ansieht. Denn der
Weg der Bergpredigt führt durch freiwillige
Armut, Sanftmut, Busstrauer, Sehnsucht, Wohltun,

Reinheit, Friedfertigkeit und Verfolgung.
Freiwillige Armut. Wohlverstanden, Christus

preist nicht die Armen an sich selig. Es kann
Armenhäusler und Bettler geben, die materialistischer

eingestellt sind als Fabrikbesitzer und
Bankverwalter. Ob ein Christ arm oder reich
ist, entscheidet nicht vor Gott. Entscheidend
ist, ob er sein Herz an die Dinge hängt oder
nicht. Ob arm oder reich, bedürfnislos sollen
wir werden und Schätze sammeln, die
Geltung behalten über den Tod hinaus für das

ewige Leben.
Sanftmut. Die Welt beklascht jene, die sich

in den oberen Rängen breit machen. Sie
bekennt sich zur geballten Faust. Christus heisst
uns, lieber Unrecht leiden als Unrecht tun und
Böses mit Gutem vergelten.

Busstrauer. Die Signatur der Welt ist Leichtsinn

und Oberflächlichkeit. Sie tanzt am Rand
des Abgrunds. Der Christ kann sich diesem
Getändel nicht anschliessen. Er sieht Abgründe
im eigenen Herzen, sieht Menschliches und
Allzumenschliches bis weit in den Raum der
Kirche, und leidet darunter. Es schmerzt ihn
bitter, dass zwei Drittel der Menschheit noch
nichts von Christus wissen, dass die Christen
selbst so uneins sind und dass Gott so wenig
geachtet und geliebt wird. Diese Busstrauer
weckt in ihm einen unstillbaren Hunger, einen
verzehrenden Durst nach Gott. Es drängt ihn

und beschmutzt sind. Und
wie mächtig auch das helle
Licht und die festliche Musik

einladen, einzutreten und
den reservierten Platz am
Bankett aufzusuchen, ebenso

unwiderstehlich meldet sich

das Bedürfnis, sich vorher
noch in die rechte Form zu

bringen.

Das Fegfeuer ist keine
makabre Folterkammer noch

eine Vorhölle. Das Fegfeuer
ist vielmehr ein Vorhof des

Himmels — ein Spital mit
langwierigen Kuren und
schmerzhaften Operationen.
Der Patient wird erst
entlassen, wenn er völlig
hergestellt ist. Das Fegfeuer ist

eine Schule, wo man die

Sprache lernt, die im Himmel

gesprochen wird.

Der Tod hebt die Verbindung

mit unseren Angehörigen

nicht auf. In Christus

Jesus bleiben wir uns über
das Grab hinaus verbunden.

Und wenn wir dem toten
Leib auch kein Leben mehr
schenken können, so können

wir dafür den leidenden
Seelen unserer Lieben zu
Hilfe kommen. Durch Gebet,

Almosen und persönliche

Opfer kürzen wir ihre

Prüfung ab. Wir können
und sollen vor allem aus

dem Gnadenschatz der Kirche

schöpfen und dem
himmlischen Vater die Verdienste
des Lebens und Leidens

Christi aufopfern zu ihren
Gunsten. Auch hier behält
die Weisung des Evangeliums

volle Geltung: Seid

83



barmherzig und ihr werdet
Barmherzigkeit erlangen.

In diesen Wechselbeziehungen

zu den armen Seelen

sind wir durchaus nicht bloss

die Schenkenden, sondern
ebenso die Beschenkten. Es

ist eine Erfahrungstatsache
— und unser christliches
Volk ist felsenfest überzeugt
davon —, dass sich die armen
Seelen für jedes gute Werk
erkenntlich zeigen. Das gilt
oft in überraschender Weise

in den kleinen und grossen
Nöten des täglichen Lebens.

Das moderne Leben ist zu
einem erschütternden Totentanz

geworden. Der Tod
manipuliert an der
Maschine, setzt sich neben uns
ins Auto, verstellt die
Weichen, grinst an Strassenkreu-

zungen, spukt an unbewachten

Bahnübergängen und

geistert in den chemischen

Laboratorien, wo er

heutzutage die grössten Schlachten

gewinnt. Man soll weder
den Tod noch den Teufel an
die Wand malen. Man soll
aber auch keine Vogel-
strausspolitik vor ihnen treiben.

Man darf nie vergessen,
dass es sie gibt, und sich

dementsprechend einrichten.

Das Fegfeuer ist ein Ort,
wo die verpassten Gelegenheiten

aufgeholt werden.
Wer hier nicht Busse tut,
muss sie drüben erleiden.

Hier auf Erden wäre sie

weniger schmerzhaft und
verdienstlicher. Drüben
nimmt das Leiden Strafcharakter

an und die gepeinigte
Seele kann sich selber nicht

immer wieder in die Stille, um mit der beschaulichen

Maria zu Füssen des Meisters auf sein
göttliches Wort zu hören. Je mehr er in der
Gottesliebe reift, um so feiner wird auch sein
Gespür für die seelische und leibliche Not des
Nächsten, und in dem Mass, als er ihm
Barmherzigkeit erweist, wird er selber Barmherzigkeit

erlangen.
Selig, die reinen Herzens sind. Der Christ

wird sich stets bemühen, Abstand zu wahren
gegenüber dem hinterhältigen Gebaren der
Welt, die ihre wahren Absichten tarnt und ihre
eigentlichen Ziele verschleiert. Doppelzüngigkeit

nennt sie Diplomatie. Wer Christus
angehören will, darf nicht doppelzüngig sein — darf
nicht anders reden als er denkt, darf aus seinem
Herzen keine Mördergrube machen. Einfältig
in des Wortes edelstem Sinn und rein in den
Absichten wird er Gott und den Menschen
gegenübertreten, und in dieser reinen und säubern
Luft wird das Geistesauge geschärft für die
Schönheit Gottes und seiner Mysterien. Der
reine und lautere Mensch besitzt eine Strahlkraft,

die ihn befähigt, Frieden zu stiften. Da
er selber in den heiligen Ordnungen Gottes
steht, ist er auch imstande, Ordnung zu schaffen,

wo sie durch Unverstand und Lieblosigkeit
gestört wurde. Und selig, wer solches tut, denn
die Friedfertigen werden Söhne Gottes heissen.
Man glaube nun aber nicht, dass ein Christ, der
sich ehrlich bemüht, die Bergpredigt in die Tat
umzusetzen, von den Wogen allgemeiner
Bewunderung umschmeichelt werde. Das Gegenteil

ist der Fall. Er wird scharf beobachtet,
benörgelt und kritisiert, offen und geheim
angegriffen — mit einem Wort: er wird Verfolgung

leiden. Aber gerade darin liegt höchstes
Glück beschlossen. Die Apostel jubelten und
frohlockten, dass sie gewürdigt wurden, um des
Namens Jesu Willen Schmach zu leiden. Der
Apostel Paulus überströmte vor Freude mitten
in aller Trübsal, und von den Märtyrern aller
Zeiten wissen wir, dass sie mitten in den gräss-
lichsten Qualen himmlischer Tröstung teilhaft
wurden. So ist denn der Weg der Bergpredigt
zugleich bedrückend und beglückend. Bedrük-
kend, weil der äussere, sinnliche Mensch dabei
völlig aufgerieben wird — beglückend, weil

84



jede Teilnahme am Leiden des Gekreuzigten
notwendig auch zur Teilnahme an seinen
Auferstehungsfreuden führt.

Der Weg zum Himmel ist steil und beschwerlich,

vergleichbar einer gefährlichen Bergtour.
Kein besonnener Mensch wird ein solches Wagnis

ohne Führer eingehen. Die Zwischengesänge

von Allerheiligen weisen uns den Weg
zu Christus: «Fürchtet den Herrn, ihr seine

Heiligen alle, denn die Ihn fürchten, leiden
keine Not. Ja, die den Herrn suchen, leiden
Mangel an nichts.» Und im Allelujavers breitet
der Herr gleichsam die Arme aus: «Kommt alle
zu Mir, die ihr müde seid und beladen: Ich gebe
euch Ruhe.»

Meine lieben Oblaten, die Festmesse von
Allerheiligen, die uns so klar und eindringlich das
Ende der irdischen Pilgerschaft zeigt, den Weg,
auf dem wir dorthin gelangen, und den Führer,
der uns begleitet, hilft uns, die Forderung der
heiligen Regel wieder ganz ernst zu nehmen:
«Das ewige Leben mit der ganzen Innigkeit
geistigen Verlangens herbeisehnen! (Kp. 4)»

P. Vinzenz

helfen. Darum wollen wir
die Zeit nicht vertändeln
und «wirken, solange es

noch Tag ist».

Es gibt nur einen Reichtum,

der vor Gott zählt, das

Kapital der guten Werke.
Nehmt euch Zeit für Gott
und eure Seele! Macht die
Arbeit nicht zum Götzenkult,

sondern zum Gottesdienst.

Wichtiger noch als

die Arbeit ist das Gebet, das

unser ganzes Leben beseelen

und auf Gott hin ausrichten
soll.

Der kürzeste und schnellste

Weg zum Himmel aber
ist die Liebe. Wer dem
Fegfeuer entrinnen will,
verwirkliche das christliche
Lebensprogramm: Gott
lieben in allem und über alles

— den Nächsten aber lieben
wie sich selbst!

Die Seelen der Gerechten

sind geborgen

in Gottes Hand;
nimmer berührt sie die Folter der Bösen.

In den Augen der Toren

sind sie dahin;
sie aber weilen im Frieden.

Alleluja.

(Offertorium der Festmesse)

85



»V*


	Allerheiligen

