
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 38 (1960)

Heft: 12

Artikel: St. Morand

Autor: Stinti, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Morand

Im vorderen Illtal, bei Altkirch, steht neben einer neuromanischen
Kirche ein bedeutender Gebäudekomplex, das Spital St. Morand. Seinen
Namen trägt es von dem heiligen Morandus, dem Patron des Sundgaues,
der in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts lebte und aus der
Rheingegend, vermutlich der heutigen Pfalz, stammte. Wir wissen nicht viel
über ihn, seine Jugendzeit, nur dass er eine Pilgerfahrt nach dem
weitberühmten Santiago de Compostela, dem grossen Jakobus-Heiligtum,
machte und auf dieser Reise das Kloster Cluny in Burgund kennenlernte.
Die Abtei Cluny war durch den heiligen Abt Hugo den Grossen zu einem
religiösen Zentrum des Abendlandes geworden, von dem die clunia-
zensische Reform des Kloster- und Weltklerus ausgegangen war. Der
vorbildliche Klostergeist gefiel Morandus so sehr, dass er in diese Abtei eintrat

und Cluniazenser wurde.

Damals stand unterhalb des Städtchens Altkirch im Sundgau ein
Gotteshaus, das dem heiligen Christopherus geweiht war. Es lag an einer Furt
durch die 111, was dieses Patrozinium erklärt. Die ganze Gegend war
beherrscht durch Friedrich I., den Grafen von Pfirt, der auf dem Hügel
von Altkirch eine Burg besass, um die herum sich das gleichnamige Städtchen

Altkirch bildete. Dieser Graf gründete neben dem Gotteshaus Sankt
Christophorus ein Cluniazenserpriorat, anscheinend, wie es heisst, weil
die dortigen Stiftsherren ein wenig vorbildliches Leben führten. Ob dies
historische Tatsache ist oder bloss Legende, wissen wir nicht. Weshalb
der Pfirter Graf gerade die Cluniazenser in den Sundgau rief? Cluny
war weit bekannt, und gerade der Sundgau war jener Teil des Elsass, der
Cluny am nächsten lag. Das erklärt auch, warum die elsässischen Clunia-
zenserpriorate gerade im Sundgau lagen: St. Morand, Feldbach, Froide-
fontaine (Kaltenbrunn), St-Nicolas bei Rougemont, Enschingen, etwas
weiter im Land Thierenbach. Mitgespielt hat bei der Wahl der Cluniazenser

auch die Tatsache, dass Ludwig (von Pfirt) um das Jahr 1050 in
seinem Altkircher Schloss Abt Hugo empfangen hatte.

Um das Jahr 1105 erfolgte die Gründung des St.-Christophorus-Prio-
rates. Ein gewisser Constantin kam als Prior mit einigen Mönchen in das
neue Priorat, aber da keiner von ihnen der deutschen Sprache der
Bewohner des Sundgaues mächtig war, bat Graf Friedrich I. in Cluny um
die Entsendung eines Priors deutscher Zunge. So kam Morandus in den
Sundgau und wirkte nun hier während zehn Jahren als Glaubensbote,
der den noch lauen Glauben der Bewohner stärkte und durch sein Beispiel
diesen Glauben vorlebte. Wie der heilige Bruder Klaus, so löschte auch
Morandus eine schwere, im Priorat ausgebrochene Feuersbrunst durch das
heilige Kreuzzeichen. Wunder wirkte Gott durch ihn: Besessene wurden
befreit, Kranke geheilt, nicht zuletzt der Graf von Pfirt. Morandus war

231



ein grosser Verehrer Märiens, deshalb pilgerte er jeden Freitag, wie die
Tradition berichtet, nach dem alten Liebfrauenheiligtum Gildweiler, wo
man heute noch das Morandsbrünnlein zeigt. Den 3. Brachmonat 1115
schied Morandus aus diesem Leben. Sein ursprüngliches Grab wurde 1191
bei einem Brand des Klösterleins vernichtet. Bald darauf errichtete man
den noch heute erhaltenen Sarkophag mit romanischem Einschlag, der
auch kunstgeschichtlich interessant ist.

Schon im ausgehenden 12. Jahrhundert wurde Morandus als Fleiliger
verehrt, entwickelte sich über dessen Gruft eine vielbesuchte Wallfahrtsstätte.

Zahlreiche Fleilungen trugen zur Entwicklung dieser Wallfahrt
bei. Um die Kranken mit den Reliquien des Heiligen in Verbindung zu
bringen, band man die Besessenen an das Grabmal, Hess eine Öffnung in
die Grabplatte anbringen, durch die man den kranken Körperteil in die
Nähe des heiligen Bekenners bringen konnte. (Man legte sich auch früher
schon aus diesem Grund auf das Grab eines Heiligen, zum Beispiel in
Cham bei Zug auf jenes des «unbekannten Bischofs».) Erzherzog
Friedrich der Ältere schenkte 1428 ein grosses, noch erhaltenes Reliquiarium,
wie überhaupt die Habsburger als Erben und Nachfolger der Pfirter
Grafen bedeutende Verehrer des heiligen Morandus waren, des «Heiligen
des Sundgaues». Deshalb besass der Wiener Stephansdom Reliquien und
einen Altar des heiligen Morandus; solche Reliquien kamen auch nach
Mariastein und Lützel. Die Christophoruskirche bei Altkirch hiess schon
bald nach dem Tode des Heiligen Moranduskirche; es gab hier eine
Morandusbruderschaft, und zahlreiche Ex Voto kündeten von wunderbaren
Gebetserhörungen am Grab des Heiligen, den man auch als Weinpatron
verehrte. Eine Legende berichtet, Morandus habe, als es einmal im Priorat
an Wein gebrach, das «Morandusfässlein» durch ein Wunder wieder
gefüllt; er habe auch aus Burgund die Rebe in den Sundgau gebracht.
Möglich, dass der Rebbau durch die Cluniazenser gefördert wurde, aber
das Weinpatrozinium des heiligen Morandus ging nie über den Sundgau
hinaus und ist an das Dorf Steinbach bei Sennheim gebunden, wo das
Priorat St. Morand Reben besass und wo St. Morand Patron ist.

Und nun ein Wort über das Priorat St. Morand. Gross war dieses
Priorat nie. Nur wenige Cluniazenser, die ja in Wirklichkeit Benediktiner
waren, hielten sich hier auf. Die ganze Gegend als Durchgangsland war
ja auch für ein Kloster nicht gerade günstig. Feldbach und Froidefontaine
teilten dieses Priorates öftere Zerstörungen durch Kriege. Schon 1191
hatte Feuer das Priorat St. Morand vernichtet, 1444 zerstörten es die
Armagnaken. Zwei bedeutende Priore standen an der Spitze des Priorates:
der eine hiess Chuno, der andere Grantner, aus Colmar gebürtig, und
beide Grabsteine sind noch erhalten. Grantner war es, der das zerstörte
Priorat wieder aufbaute und sich als trefflicher Verwalter zeigte; er ver-
fasste auch ein Mirakelbuch des Heiligen, betitelt «Miracula Sancti
Morandi». Dem Priorat waren die Adeligen gewogen, begabten es mit
Gütern im Sundgau, ja auch in Basel, aber die ungünstige Lage des Priorates

erlaubte dessen Entwicklung nicht. 1525 warfen die Bauern die Fak-
kel in das Klösterlein; langsam starb dieses aus.

232



1620 schenkten die Habsburger St. Morand (wie ölenberg) den
Freiburger Jesuiten. Auch sie waren nicht zahlreich in ihrer Residenz Sankt
Morand, aber sie taten viel zur Wiederbelebung des St.-Morand-Kultes.
Sie übertrugen dem Künstler Appiani (der auch im Arlesheimer Dom
gearbeitet hat) die Fresken in der sogenannten Morandskapelle im noch
erhaltenen ehemaligen Prioratsgebäude. St. Morand kannte so, wenn
auch in bescheidenem Mass, die Barockkultur; aber die Revolution hob die
Residenz der Jesuiten auf (1790), verkaufte das Priorat, das eine Zeitlang
einer Basler Familie als Seidenfabrik diente, zuletzt aber von Altkirch
als Waisenhaus und Spital gekauft wurde (1829).

Das alte, feuchte Prioratskirchlein wich 1885 einer neuromanischen
Wallfahrts- und Spitalkirche, zu deren Bau der ganze Sundgau
beisteuerte. Ein romanischer, prächtiger Tympanon, die bereits genannten
Grabsteine und der Morandus-Sarkophag konnten in die neue Kirche
übergeführt werden — die einzigen Erinnerungen an das ehemalige
Priorat. Alljährlich wird am Pfingstmontag das Fest des Heiligen als
wahres Volksfest begangen, und der Vorname Morand ist noch heute im
Sundgau häufig anzutreffen. Paul Stintzi, Mülhausen

Der Benediktiner Bruder

Die Professfeier unseres verehrten Mitbruders Anton Abbt von Her-
metschwil drängt uns, einige Zeilen unsern lieben Brüdern zu widmen.
Wir wollen zwar der Demut und Bescheidenheit unserer Laienbrüder
nicht zu nahe treten, wenn wir den verehrten Lesern unserer Zeitschrift
etwas von den «Stillen im Lande» erzählen. Die Laien in der Welt können

sich oft kein rechtes Bild machen über das Leben im Kloster und
verstehen vielfach auch das schlichte, stille Wirken des benediktinischen
Bruders nicht. Es gibt unter uns Christen nur allzu viele, die das religiöse
Leben nur nach äusseren, sichtbaren Erfolgen beurteilen und am
«Geheimnis des Mönchtums» vorbeisehen.

Der heilige Benedikt hatte sein Kloster zunächst für Laien gegründet.
Die Priester bildeten die Ausnahme unter seinen Mönchen. Das benedik-
tinische Lebensideal war das Mönchtum: Priester und Laien sollten ein
gemeinschaftliches Leben in aller Demut und Liebe führen. Gotteslob,
als erste und vornehmste Aufgabe, tägliche Handarbeit im Gehorsam
unter einem Abte, und die Beständigkeit in der mönchischen Gemeinschaft
sollte das klösterliche Leben zur wahren Nachfolge Christi führen. Die
ersten Benediktinermönche stammten nicht alle aus gebildeten Kreisen,

233


	St. Morand

